



# بني لينوالجمز الحيثم

## په په توجه فرمائيس! په په

كتاب وسنت داك كام پر دستياب تمام اليكٹرانك كتب.....

- عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- 🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تصديق واجازت ك بعدأب

لوڈ (UPLOAD) کی جاتی ہیں۔

- 📨 متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔
- وعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کا پی اورالیکٹرا نک ذرائع ہے محض مندرجات کی

نشرواشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

- 🖘 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطراستعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- 🖘 ان کتب کوتجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیےاستعال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشمل کتب متعلقه ناشرین سےخرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھریور شرکت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرما ئیں ٹیم کتاب وسنت ڈاٹ کام

webmaster@kitabosunnat.com

www.KitaboSunnat.com



بية أ ف يوست بمن 22743 الرياض 11416 سعودي عرب نون 209661 4033962 (009661)

نيس 4021659 اي يل 4021659 Darussalam@naseej.com.sa ك ثاب نون 4614483 فيكس 4644945

جده نون وليس 6807752 الخبر نون 8692900 ليكس 8691551 م څارچونون 5632623 (00916) کيکس 5632624

ياكتان الله 50 لوئر مال فزوا يم ا عد اوكالح لا يور فون 7232400 - 7240024 (24 2090) نگس 7354072ای کیل darussalam@mail.com

الارهمان ماركيث غزني سزيت اردو بإزار كلا بور فون 7120054 فيكس 7320703

لندن والتمامسلوبرا في فون 5202666 (208 0044) فيكس 5217645 ريجن بارك برا في فون 7243363 207 بوسلن فون 7220419 (001 713) فيس 7220431 اي ميل 7220419 darsalam@dar-us-salam.com.

> Website: http://www.dar-us-salam.com نوبارك فون 5925 625 (001718)

> > ح مكتبة دار السلام، ١٤٢٣ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهدالوطنية أثناء النشر النووي. أبو زكريا بن شرف

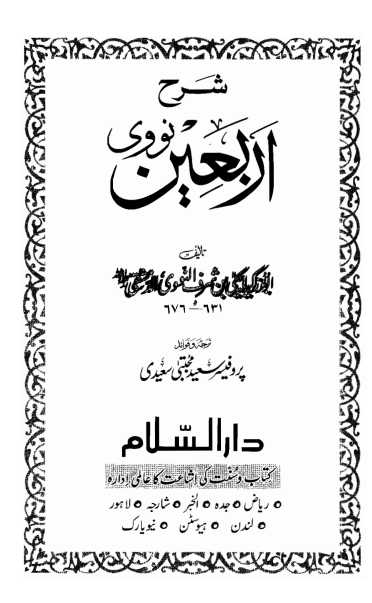
شرح الاربعين النووية - الرياض.

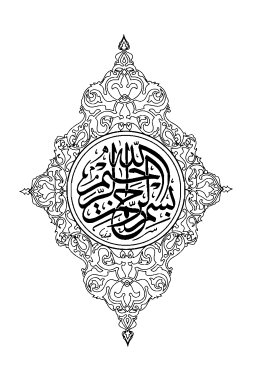
۲۲۶ ص، ۲۱ سم ردمك: ×-۸۲۱-۸۳۸

(النص باللغة الاوردية) ١-الحديث - شرح - ٢ الحديث الصحيح أ- العنوان

ديوي ۲۳۷،۷ آ۲۳/۶۰۱۱

رقم الإيداع: ۲۳ / ٤٠١١ ردمك: ×-۸۲۲-۸۲۱ ۹۹۲۰





# فهرست مضامين

| عرض ناشر                               | 8  | اسلام کاپانچوال رکن: رمضان کے روزے   | 38 |
|----------------------------------------|----|--------------------------------------|----|
| مقدمها مام نو وی رحمه الله             | 10 | انسان کے تخلیقی مراحل اور انجام آخرت | 39 |
| کچھار بعین نو وی کے بارے میں           | 13 | مذمت بدعت                            | 45 |
| تذكره امام نووى رحالتي                 | 16 | حلال 'حرام اور اصلاحِ قلب            | 48 |
| اصلاحِ نیت کی ضرورت و اہمیت            | 21 | وجوه اشتباه                          | 50 |
| نیت کی در ستی اور خرابی سے کیا مرادہ؟  | 22 | اخلاص'خیرخواہی'وفاداری               | 52 |
| اسلام'ایمان اور احسان کے مفاہیم        | 26 | الله تعالیٰ کے حق میں نصیحت          | 54 |
| فرشتوں کاانسانی صورت میں آنا           | 30 | کتاب اللہ کے حق میں نصیحت            | 54 |
| وَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ      | 30 | ر سول کے حق میں تصیحت                | 54 |
| پهلاسوال: ار کانِ اسلام                | 31 | ائمہ مسلمین کے حق میں نفیحت          | 54 |
| دو سراسوال: عقائدِ اسلام               | 31 | عامة المسلمين کے حق میں نصیحت        | 54 |
| اسلام اور ائيمان                       | 31 | تحفظ جان و مال مسلم                  | 55 |
| تيسراسوال: احسان                       | 32 | اطاعت رسول کی فرضیت اور کثرت         | 59 |
| چو تھاسوال: قیامت کب آئے گی            | 33 | سوالات کی ممانعت                     |    |
| پانچوال سوال : علامات قیامت            | 34 | اکل حلال کی اہمیت اور کسب حرام       | 63 |
| حدیث جبریل کی اہمیت                    | 35 | اجتناب شبهات                         | 66 |
| ار كانِ اسلام                          | 35 | مىلمانوں كاغير متعلق أمور سے اجتناب  | 68 |
| اسلام كاپىلار كن:توحيد ورسانت كاا قرار | 36 | اسلامی آخوت' منحیل ایمان             | 71 |
| اسلام كادو سرا ركن : ا قامت صلوة       | 36 | خون مسلم کی حرمت اور جواز قتل کی     | 74 |
| اسلام كاتيسرا ركن : زكوة               | 37 | الثيب الزانى                         | 76 |
| اسلام کاچو تھار کن : حج                | 38 | قصاص                                 | 76 |
|                                        |    |                                      |    |

| فهرست مضامین                              |     |                                            | 6   |
|-------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|-----|
| ارتداد                                    | 77  | حيا                                        | 110 |
| اسلامی آدابِ معاشرت                       | 77  | الله تعالیٰ پر ایمان اور اس پر څابت قدی    | 112 |
| قول خيريا خاموثى                          | 78  | واقعه حضرت خببيب وفاتنه                    | 116 |
| اكرام الجار                               | 80  | فرائض اور حلال وحرام كاالتزام              | 120 |
| اكرام الضيف                               | 82  | أَخْلَلْتُ الحَلاَلَ وَحَرَّمْتُ الحَرَامَ | 122 |
| غصہ سے ممانعت                             | 84  | وضو' ذکر' نماز' صدقه' صبراور قرآن کے       | 122 |
| ہر کام سلیقے سے اور ہرایک سے              | 87  | فضائل                                      |     |
| احيان                                     | 88  | طمارت                                      | 125 |
| احسان کی اہمیت                            | 88  | ذكر اللى                                   | 127 |
| احسان فى القتل                            | 89  | نماز                                       | 128 |
| احسان بالذبيحه                            | 89  | صدقه                                       | 129 |
| تقوى اور حسن اخلاق                        | 90  | مبر                                        | 130 |
| تقوى كا                                   | 91  | صبر کی تین قشمیں ہیں                       | 130 |
| توبه                                      | 93  | حرمت ظلم اور حقیقت توحید<br>"              | 131 |
| توبہ کی قبولیت کی شرائط                   | 95  | حرمت ظلم                                   | 135 |
| حسن اخلاق                                 | 95  | <i>بد</i> ایت                              | 137 |
| تقدير اور توكل                            | 97  | رزق                                        | 139 |
| پہلی نصیحت : اللہ تعالیٰ کے احکام کی      | 100 | لباس                                       | 140 |
| حفاظت                                     |     | استغفار                                    | 141 |
| وَإِذَاسَأَلُتَ فَاسْئَلِ اللَّهُ         | 103 | كلمه استغفار                               | 142 |
| وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ | 106 | سيد الاستغفار                              | 143 |
| توكل على الله                             | 108 | صدقبه كاحقیقی مفهوم                        | 145 |
| ا زالهٔ مشاکل<br>**                       | 109 | ہرنیکی صدقہ ہے<br>سبر                      | 147 |
| قدري' صبر                                 | 109 | نیکی اور گناه کی پیچان                     | 152 |
| شرم وحیاجزوایمان ہے                       | 109 | وجوب التزام سنت                            | 156 |

| <i>تقو</i> ی                     | 158  | ا تدایر                                   | 190 |
|----------------------------------|------|-------------------------------------------|-----|
| اطاعت امير                       | 158  | کسی کی بھے پر بھے کرنا                    | 191 |
| ا تباع سُنَّت                    | 160  | ا خوت                                     | 191 |
| اطاعت خلفائے راشدین              | 160  | حسن معاشرت' تيسير' ستر عيوب' طلب          | 192 |
| بدعت کی ندمت اور اس سے احتراز    | 160  | علم اور عمل کی نضیلت                      |     |
| بواب الخير                       | 16,0 | فدمت خلق                                  | 194 |
| ابواب الخیر تعنی نیکی کے دروازے  | 163  | تنگدست پر آسانی کرنا                      | 194 |
| روزه                             | 163  | عيب بوشي                                  | 196 |
| مدقه                             | 164  | بھائی کی مدد                              | 196 |
| قيام الكيل                       | 164  | فضيلت طلب علم                             | 197 |
| حفاظت زبان                       | 164  | اجتماعی طور پر تلاوتِ قرآن                | 198 |
| شرعی احکام کی اقسام              | 165  | صرف اعمال ہی ذریعہ نجات ہیں               | 199 |
| فراكض                            | 166  | الله تعالى كافضل اوراسكي وسعت رحمت 🏻 🗎    | 200 |
| <i>حدو</i> د                     | 168  | فرائض اور نوا فل الله تعالیٰ کے قرب اور ﴿ | 206 |
| محرمات                           | 168  | محبت كاذريعه بين                          |     |
| مسكوت عنها                       | 170  | فرائض کی اہمیت                            | 208 |
| زمدكي حقيقت وفضيلت               | 171  | نوا فل كادرجه                             | 209 |
| ضرر رسانی اور بطور انتقام ضرر سے | 174  | بتيجة                                     | 210 |
| حراز                             |      | خطا'نسیان اور جبروا کراه کی معافی         | 210 |
| ثبات دعویٰ                       | 178  | خطا                                       | 211 |
| مريالمعروف ونهى عن المنكر        | 180  | نسيان ا                                   | 212 |
| سلامی معاشرت کے اصول             | 185  | مجبوری کی صورت میں کئے گئے عمل            | 213 |
| شد                               | 187  | دنیای بے ثباتی                            | 215 |
| اجش<br>ا                         | 188  | اطاعت رسول'ایمان کی علامت ہے 🔾            | 219 |
| نفن                              | 189  | توبه کی فضلت اور رحت الهی کی وسعت 🏻 2     | 222 |

# عرض ناشر

اربعین نویسی' علوم حدیث کی علمی دلچپیوں کا ایک مستقل باب ہے۔ تذکرہ نگاروں کی روایات اور مؤرخین حدیث کی تفصیلات کے مطابق عبداللہ بن مبارک رطائلہ پہلے محدث ہیں جنہوں نے اس فن پر پہلی اربعین مرتب کرنے کی سعادت حاصل کی۔ بعدازاں علم حدیث' حفاظت حدیث' حفظ حدیث اور عمل بالحدیث کی علمی اور عملی ترغیبات نے اربعین نولیی کو ایک مستقل شعبه ٔ حدیث بنادیا۔ اس ضمن میں کی جانے والی کوششوں کے نتیج میں اربعین کے سینکڑوں مجموعے اصول دین' عبادات' آداب زندگی' زہد و تقویٰ اور خطبات و جهاد جیسے موضوعات پر مرتب ہوتے رہے۔ ان میں سے ستر مجموعوں کا تذکرہ صرف ایک متند چھ جلدوں پر مشتمل کتاب "کشف الطنون" میں ملتا ہے۔ برصغیر میں بھی اربعین نولیی کاذوق رہا ہے اور اس ضمن میں شاہ ولی اللہ محدث وہلوی سے مولانا ابراہیم میرسیا لکوٹی تک اربعین کے بہت ہے مجموعے ہمارے سامنے ہیں۔ اس سلسلہ سعادت میں ایک معتبراور نمایاں نام ابو ذکریا یجیٰ بن شرف النووی رطانتیہ کا ہے 'جن کی اربعین اس سلسلے کی سب سے متاز تصنیف ہے۔ اربعین نویسی کے بارے میں جو روایات ملتی ہیں وہ ہر چند اسانید کے لحاظ سے ضعیف ہیں گر عمل بالحدیث کے نقطہ نظرے ان مرتبات میں بہت مفید لوازمہ فراہم کیا گیا ہے۔ بالتخصیص امام نووی رطانی نے اپنی اربعین میں اس امر کاالتزام کیاہے کہ تمام تر منتخب احادیث روایت اور سند کے اعتبار سے درست ہول۔

ان منتخبہ احادیث کو اساسیات دین کی حیثیت حاصل ہے۔ گویا یہ کسی ایک موضوع پر مجموعہ محدیث کی بجائے دین و شریعت کے تمام اہم پہلوؤں پر ایک معیاری اور مستندا بتخاب ہے۔ یہ امتخاب اس اہمیت کا حامل ہے کہ اس کے فہم اور عمل سے دین کے بیشتر تقاضے پورے ہو سکتے ہیں اور اس سے ایک دینی ذوق اور با کیزہ سیرت کی آبیاری کی جاسکتی ہے۔ امام نووی روائٹیے نے اپنی اربعین میں اس امرکی کوشش کی ہے کہ بیشتر احادیث صحیح بخاری

اور صحیح مسلم سے ماخوذ ہوں۔ یوں قار کین کے لیے یہ اعتاد کی بات ہے کہ تمام تر احادیث سنداً صحیح ہیں۔ اپنی حسن تر تیب کے لحاظ سے فہ کورہ امتیازات کے باعث یہ مجموعہ اربعین عوام و خواص میں قبولیت کا حامل ہے۔ اننی خصائص کی بنا پر اہل علم نے اس کی متعدد شروحات ، حواثی اور تراجم کیے ہیں۔ عربی اور فاری کی طرح اردو زبان میں بھی اس کی شروحات ملتی ہیں۔ مگراس اربعین کی افادیت اس بات کا تقاضہ کرتی تھی کہ اس کی ایک جامع 'محقق اور مستند شرح اردو زبان میں لکھی جائے جس سے علم و عمل کے متلاشیوں کو پیغام حق میسر آسکے۔ شرح اردو زبان میں لکھی جائے جس سے علم و عمل کے متلاشیوں کو پیغام حق میسر آسکے۔ محترم سعید مجتبی سعیدی حفظہ اللہ نے اس ضرورت کو بڑے عالمانہ انداز میں ایک شگفتہ اسلوب کے ساتھ پورا کر دیا ہے۔ اللہ تعالی انہیں جزائے خیرعطا فرمائے۔ آمین۔

علم الحدیث اور عمل بالسنه کے شاکقین اس امرسے آگاہ ہیں کہ امام نووی رہائیلہ فن حدیث علم الحدیث اور عمل بالسنه کے شاکقین اس امرسے آگاہ ہیں کہ امام نووی رہائیلہ فن حدیث میں کس درجہ رسوخ کے حامل تھے۔ انہوں نے اپنے بجپین سے وفات تک کی پینتالیس سالہ زندگی جس علم و تقویٰ اور زہد و ورع سے بسر کی 'اس کے اثر ات ان کی تقنیفات میں نمایاں ہیں۔ آپ علوم اسلامی میں دستگاہ کامل رکھتے تھے 'جس کا بہترین اظہار صحیح مسلم کی اس شرح سے ہوتا ہے جو اہل علم میں استناد کا درجہ رکھتی ہے۔ "الاربعین "کے علاوہ ان کی ہیں کے قریب دیگر علمی تقنیفات ان کے عالمانہ قدو قامت کو متعین کرتی ہیں۔

ادارہ دارالسلام اس عظیم محدث کی معروف ''الاربعین'' کی تازہ اردو شرح کو جس متنی اور طباعتی معیار کے ساتھ پیش کر رہاہے' اس کے باوصف ہمیں امید وا ثق ہے کہ اس کاوش کو اہل علم'علاء' دینی مدارس کے شیوخ اور سکولوں نمالجوں اور جامعات کے اساتذہ میں ان شاء اللہ العزیز یذیرائی ملےگی۔

الله تعالی اس کوشش کو عامة المسلمین کے لیے نافع اور مفید بنائے اور مرتب' مترجم' شارح' ناشراور منتظمین کی حسنات میں شار کرے۔ آمین یا دب العالمین

> عبدا**لمالک مجابد** دارالسلام 'ریاض -لاہور ربیج الاول 1423 *ھاج*ون 2002ء

## مقدمهامام نووى رحمهالله

﴿ وَمَا ءَائِنَكُمُ ٱلرِّسُولُ فَحُنُدُوهُ ﴿ (الحشر٥٥/٥) "اور رسول تمهيس جو کچھ ديس اسے لے لو۔"

أمابعد:

حضرات علی بن ابی طالب عبدالله بن مسعود معاذبن جبل ابودرداء ابن عمر ابن عمر ابن عبر الله بن مالک ابو جریره اور ابو سعید خدری رش الله سعید بهت سی اساد کے ساتھ مختلف روایات میں ہے آنخضرت الله الله فی فرمایا: "جو شخص میری امت کے لئے امور دین سے متعلق چالیس احادیث حفظ کرے تو الله تعالی اسے قیامت کے دن فقهاء اور علماء میں سے اٹھائے گا۔"

ایک دوسری روایت میں ہے "اللہ تعالی اسے فقیہ عالم کی صورت میں اٹھائے گا" اور حضرت ابودرداء بڑاٹئر کی روایت میں ہے "میں اس کے لئے سفارشی اور گواہ ہوں گا" اور حضرت ابودرداء بڑاٹئر کی روایت میں یوں ہے "اسے کہا جائے گا کہ جنت کے جس دروازہ سے چاہو داخل ہو جاؤ۔" حضرت ابن عمر بڑاٹئر کی روایت میں ہے۔ "اس کا شار علماء کی جماعت میں اور حشر شمداء کی جماعت میں ہو گا۔" ماہرین حدیث کا انقاق ہے کہ کشرت اسانید کے باوجود یہ حدیث ضعیف ہے مگر پھر بھی اہل علم نے اس سلسلہ میں بے شار کے اسانید کے ہیں۔ میرے علم کے مطابق سب سے پہلے اس بارے میں عبداللہ بن مبارک تصنیف کی۔

ان کے بعد عالم ربانی ابن اسلم طوی 'حسن بن سفیان نسائی ' ابوبکر آجری ' ابوبکر بن ابراجیم اصفهانی ' دار قطنی ' حاکم ' ابوتعیم ابو عبدالرحمٰن السلمی ' ابو سعید المالینی ' ابو عثمان الصابونی ' عبدالله بن محمد الانصاری اور ابوبکر البہتی اور دیگر بہت سے متقد مین و متاخرین علماء نے تقنیفات کیں۔

اننی بزرگ ائمہ اور حفاظ کی اقتداء کرتے ہوئے میں نے بھی چالیس احادیث جمع کرنے کے بارے میں اللہ تعالی سے استخارہ کیا' اہل علم کا اتفاق ہے کہ فضائل اعمال سے متعلقہ احادیث خواہ ضعیف بھی ہوں ان پر عمل کرنا جائز ہے گھر میرا اعتاد محض ذکورہ بالا ضعیف حدیث ہی پر نہیں بلکہ صحح احادیث میں وارد آنخضرت ملتھی کے اس قول پر ہے۔ آپ نے فرمایا:

﴿لِيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ (صحيح البخاري، العلم، باب قول النبي ﷺ (رب مبلغ أوعى من سامع)، ح: ٦٧ وصحيح مسلم، القسامة، باب تغليظ تحريم الدماء . . . ، ح: ١٦٧٩)

"تم میں سے جوموجود ہےوہ ان لوگوں کو احادیث واحکام پہنچادے جویمال موجود نہیں۔" اس طرح آنخضرت ملتھ کیا کا ایک اور فرمان بھی ہے:

«نَضَّرَ اللهُ امْرَأً سَمِعَ مِنَّا حَدِيثًا فَحَفِظَهُ حَتَّى يُبَلِّغَهُ»(سن ابي

﴿ المام نووی روایت کاب قول محل نظر ہے 'ضعیف روایت مطلقاً ناقابل عمل ہے۔ خواہ اس کا تعلق احکام سے ہو یا فضائل اعمال سے اور میں رائح ہے کیو تکہ جب اس کی نسبت ہی رسول اللہ سل آیا ہے فاجت نہ ہوئی تو خواہ مخواہ خلن مرجوح کی بناء پر اس کو عقیدہ و عمل میں لانا درست نہیں۔ ان الطن لا یعنی من العق شیئا ۔

بعض كبار محدثين نے بيت عنكبوت كى مائند اس كمزور موقف كى براے سخت انداز ميں ترديد كى بين الله الله علم كى ذمه دارى ہے كه أگر كوئى روايت ضعيف ہو تو بيان كرتے وقت اس كے ضعف كى نشاندى ضرور كريں۔ وگرنه عندالله گناه گار ہول گے۔ جيسا كه امام مسلم روايت صحيح مسلم كے مقدمه ميں بايں الفاظ رقم طراز بيں۔ (دكانَ آفِمَا بِفِعْلِهِ ذَلِكَ عَاشًا لِعَوَاجَ الْمُسْلِمِيْنَ)، "وه اپنے اس فعل كى وجہ سے الله تعالى كى بال گناه گار اور عامة المسلمين كا خائن متصور ہو گا۔" اور جو محض جانتے بوجھے ضعيف روايت ير عمل بيرا ہو وه اس سے كبيس زياده قابل خدمت اور مستحق وعيد ٹھرتا ہے۔

ندكوره بالا يمى موقف امام ابن حزم ' شيخ الاسلام ابن تيميه رطشينيا اور بعض ديگر متقدمين و متاخرين محققين كا ب- ( تفصيل كے ليے ديميس: مقدمة صحيح مسلم ص ١٩ طبع دارالسلام و قواعد التحديث للقاسمي: ١١٣ القاعدة الجليلة ص ٨٣ صحيح الجامع وللالباني ٢٦/١-

داود، العلم، باب فضل نشر العلم، ح: ٣٦٦٠ وجامع الترمذي، العلم، باب ما جاء في الحث على تبليغ السماع، ح: ٢٦٥٦ وسنن ابن ماجه، المقدمة، باب من بلغ علما، ح: ٢٣٠)

"الله تعالی اس شخص کو خوش رکھے جس نے ہماری بات (حدیث) سن 'اسے بعینہ یاد رکھااور پھراسے دوسروں تک پہنچایا۔"

یچھ علماء نے اصول دین کے بارے میں چالیس احادیث جمع کیں تو بعض نے فروع کے متعلق۔ بعض نے جہاد کے متعلق تو بعض نے زہد کے بارے میں۔ بعض نے آداب کے بارے میں تو بعض نے خطبوں پر مشتمل احادیث جمع کیں۔

یہ تمام اچھے مقاصد ہیں اللہ تعالی ان تمام حضرات سے راضی ہو۔ میں نے ان موضوعات سے بث کر چالیس مختلف احادیث جمع کرنے کا سوچا یہ چالیس احادیث (فرکورہ بالا) تمام امور پر مشمل ہیں اور ان میں سے ہر حدیث دین کے بنیادی قواعد میں سے ایک قاعدہ اور اصول ہے اور ان میں سے ہر حدیث کے متعلق اہل علم نے اپنی رائے کا اظہار کرتے ہوئے کہا: اس حدیث پر اسلام کا دارومدار ہے، یہ حدیث نصف اسلام ہے، یہ حدیث اسلام کا ثلث (۱/۳) ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔

نیز میں ان چالیس احادیث میں ان کی صحت کا بھی النزام کروں گا۔ ان میں سے اکثر صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی احادیث ہیں۔ میں ان کی سندیں حذف کروں گا تاکہ انہیں یاد کرنا آسان ہو اور ان سے زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھایا جا سکے۔ پھر احادیث کے بعد ایک باب میں ان میں وارد مشکل الفاظ کا تلفظ ضبط کروں گا۔

ہر وہ شخص جو آخرت میں کامیابی حاصل کرنا چاہتا ہے اسے چاہیئے کہ وہ ان تمام احادیث اور ان میں ذکر کردہ مسائل' احکام اور آداب سے واقف ہو۔

میرا توکل اللہ تعالیٰ ہی پر ہے اور میں اپنے جملہ معاملات اسی کے سپرد کرتا ہوں۔ ہر حال میں اس کی تعریف اور اس کی نعمتوں کا اقرار و اعتراف ہے۔ نیکی کرنے اور برائی سے بینے کی توفیق سب اس کی طرف سے ہے۔

## کچھاربعین نو وی کے بارے میں

کتب حدیث کی مختلف اقسام ہیں۔ ان میں سے ایک قشم "الاربعین" ہے۔ الی کتاب میں چالیس احادیث بیان کی جاتی ہیں۔ امام نووی رطاقیہ کے بقول "اربعین نولیی" میں اولیت کا شرف عبداللہ بن مبارک رطاقیہ کو حاصل ہے۔ ان کے بعد بہت سے علاء 'محدثین اور ائمہ کرام نے چالیس حدیثوں کے مجموعے مرتب کئے۔ حاجی خلیفہ نے "کشف الطنون" میں اس قتم کے ستر (۵۰) مجموعے اور ان کے مؤلفین کے نام لکھے ہیں۔ اہم اربعین کے چند مصنفین کے نام درج ذیل ہیں۔

آ عبدالله بن مبارک ﴿ محمد بن اسلم الطوسی ﴿ حسن بن سفیان "النسوی" ﴿ ابوبکر الآجری ﴿ ابوبکر محمد بن ابراہیم ' الاصفهانی ﴿ امام دار قطنی ﴿ امام حاکم ﴿ ابو نعیم ﴿ ابو عبدالرحمٰن اسلمی ﴿ ابو سعید المالینی ﴿ ابو عثان الصابونی ﴿ عبدالله ﴾ ابو محمد الانصاری ﴿ ابو عبدالرحمٰن السلمی ﴿ ابوالقاسم القشیری ﴿ ابو منصور الشحای ﴿ ابن عبدالرحمان جای عساکر ﴿ ابو طاہر السلفی ﴿ افظ ابن ججر العسقلانی ﴾ امام نودی ﴿ عبدالرحمان جای امع فاری ترجمہ) ﴿ شاہ ولی الله محدث دہلوی ﴿ اربعین جای مع اردو ترجمہ منظوم ' مولانا ظفر علی خان ﴿ اربعین فیضانی ﴿ اربعین نبویہ ' مولانا ابراہیم میرسیالکوئی ﴿ بوامع الکم ' مولانا مفتی محمد شفیع ﴿ اربعین صدیثا فی من مولانا عنایت الله اثری وزیر آبادی ﴿ مُس الدین الجزری ﴿ بستان الاربعین مولانا محمد صادق سیالکوئی ﴿ المعین صدیثا فی من مولانا محمد صادق سیالکوئی

تمام اربعینات میں سے حافظ ابوطاہر السلفی کی ((الاربعون البلدانیة)) اہل علم کے ہاں کافی مشہور رہی۔ انہوں نے اس میں چالیس مختلف شہروں کے چالیس محدثین کی چالیس

چالیس احادیث بیان کی ہیں۔ ابن عساکر کی ((الاربعون الطوال)) کو بھی خاصی شمرت ملی۔ اربعین نووی کی خصوصیات | امام نووی رہالتیہ سے قبل اگرچہ چہل احادیث کے بہت

ار بین نوون کی مستوصیات سے مجموعے مرتب ہو چکے تھے تاہم امام موصوف نے

بھی "الاربعین" کے سلسلہ میں وارد فضیلت کے حصول کے لئے یہ مجموعہ مرتب کیا۔ آپ نے اپنے اس مجموعہ میں مندرجہ ذیل باتوں کا خصوصی التزام کیا ہے۔

🖒 اس میں مذکور تمام احادیث سنداً صحیح ہیں اور اکثر صحیحین کی ہیں۔

﴿ اس مجموعہ میں صرف احادیث کے متن بیان کئے گئے ہیں اور اسانید کو حذف کر دیا گیا ہے اس طرح اس کا زبانی یاد کرناسل ہو گیا ہے۔

🖈 اس میں وہی احادیث بیان کی گئی ہیں جنہیں دین میں اساسی حیثیت حاصل ہے۔

پ بیہ تمام احادیث اس قدر اہم ہیں کہ ایک مسلمان کیلئے ان کا جاننا از حد ضروری ہے۔

﴿﴾ کید منام احادیث آن کندر ۲۰۱۱ ہیں کہ آیک مسلمان کینے آن 6 جان ارحد سروری ہے۔ اربعین نووی کی مقبولیت | امام نووی رحلیتی کو اخلاص نیت کا صلہ یہ ملا کہ چالیس احادیث

کے تمام مجموعوں میں سے امت میں سب سے زیادہ مقبولیت آپ کے مجموعہ کو حاصل ہوئی۔ یہ کتاب بالعموم مدارس دیننیہ کالجوں اور یونیورسٹیوں کے

نصاب میں شامل رہی۔ اس کی جامعیت اور افادیت کے بیشِ نظر اکابر اہل علم نے اس کی شرحیں تکھیں ، حواثی تحریر کئے ،عربی ، فارسی اور اردو میں منظوم اور روال زبان میں تراجم

کئے گئے۔ اس کی بعض شروح و حواثی مندرجہ ذیل ہیں۔

جامع العلوم والحكم 'لابن رجب الحنبلي-

شرح الاربعين 'لابن دقيق العيد-

🥙 شرح لابن حجر المكي.

المبين المعين لفهم الاربعين 'ملا على قارى-

الفتح المبين لابن حجر العسقلاني-

- 🥎 شرح هاشم بن شيخ محمد التسمات المصرى-
  - ۵ شرح اربعین ٔ للعلامه عزیز زبیدی-
  - 🚯 شرح اربعين' پروفيسر غلام احمد حريري
- ﴿ شرح اربعين نووى ، پروفيسر عبدالحفيظ و پروفيسر ظفر اقبال-
  - 📆 چالیس احادیث' اردو ترجمه' پروفیسرسعید مجتبی السعیدی-

نوٹ: ''الار بعین'' میں چالیس احادیث ہوتی ہیں لیکن امام نووی نے عام دستور سے ہٹ کراس مجموعہ میں بیالیس احادیث جمع کی ہیں۔



# تذكره امام نووى رحظيميه

## ( my 24---- pyri)

امام صاحب موصوف کو الله کریم نے گونا گول اوصاف سے نوازا تھا۔ آپ بلند علمی مرتبہ کے حامل تھے۔ اہل علم نے آپ کو "الامام" "الحافظ" "فیخ الاسلام" اور "محی الدین" جیسے عظیم القابات سے موصوف کیا ہے۔

نام و نسب اور کنیت: آپ کی کنیت ابو ذکریا اور پورا نام یجیٰ بن شرف بن مری بن حسن بن حسین بن محمد بن جمعه بن حزام ہے۔

تاریخ ولادت و مولد: آپ محرم احده کو دمشق کے نواحی گاؤں "نویٰی" میں پیدا ہوئے۔

نووی کی وجہ انتساب: اس گاؤں کی نبت سے آپ کو "نووی" یا "نواوی" کتے ہیں آپ نام سے زیادہ اسی نبت سے معروف ہیں۔

بچین اور تعلیم: نیک سرشت والدین کی سربرستی مین آپ اسلامی انداز پر بروان چرهے۔

رامت: ان کے والد کابیان ہے کہ ان کی عمر سات برس تھی۔ ستائیس رمضان کی شب کو بیہ میرے ساتھ سوئے ہوئے تھے کہ آدھی رات کو بیدار ہو گئے 'کنے گئے: اباجان! یہ کیسی روشنی ہے جو سارے گھر میں پھیلی ہوئی ہے 'سب گھر والے بیدار ہو گئے 'کسی کو پچھ نظر نہ آیا۔ کہتے ہیں ان کی اس بات سے ہمیں یقین ہو گیا کہ آج شب قدر ہے۔ آپ بلوغت سے قبل ہی قرآن کریم حفظ کر چکے تھے۔ شب و روز تلاوت قرآنِ پاک میں مصروف رہتے۔ آپ کو تلاوت اور حصولِ علم کابرنا شوق تھا آپ کو کھیل کودسے شدید نفرت تھی۔

امام صاحب کے شیخ یاسین بن یوسف الزرکشی کابیان ہے 'ان کی عمروس برس تھی میں فرانسیں ''فزای'' میں دیکھا کہ بچے انہیں کھیلنے پر مجبور کرتے اور بیر روتے ہوئے ان سے دور بھاگ جاتے اور اس حال میں بھی تلاوت کرتے۔ ان کی معصومیت اور قرآن کی محبت دیکھ کر ان کی محبت میرے دل میں گھر کر گئی۔ میں نے ان کی بیہ حالت دیکھ کر ان کے قرآن پڑھانے والے استاذ ہے جا کر سفارش کی کہ اس بچے کا خصوصی خیال رکھا کریں' امید ہے یہ بچہ اپنے زمانے کا بہت بڑا عالم اور ذاہد ہو گا۔ اور لوگ اس کے علم سے فائدہ اٹھائیں کے۔ استاذ نے مجھ سے کما: کیا آپ نجومی ہیں؟ میں نے کما: نجومی تو نہیں' اس کے آثار بی کچھ ایسے ہیں۔ اور بیہ باتیں مجھ سے اللہ تعالی نے کہلوائی ہیں۔ استاذ نے ان باتوں کا ذکر ان کے والد سے کر دیا اور انہوں نے بھی ان پر بھرپور توجہ دی۔

آپ کو چونکہ حصولِ علم کا شغف انتمائی زیادہ تھا۔ آپ نے بجپن ہی میں فقہ کی بعض کتابیں پڑھ لی تھیں۔ آپ کے والد نے جب آپ کی قوتِ حافظ اور تحصیل علم کا شوق دیکھا تو آپ کو اعلی تعلیم دلوانے کے لیے ۱۳۹8ھ کو علم اور اہلِ علم کے مرکز دمش لے آئ اور آپ کو ایک مدرسہ میں داخل کرا دیا۔ وہاں آپ نے فقہ شافعی کا بنظر غائر مطالعہ کیا اور بعض کتابیں زبانی یاد کر لیں۔ آپ نے اس مدرسہ میں قیام کے دوران خوب محنت کی اور بھی بھی جی جی بھر کر نہ سوئے۔ آپ نے دیگر اہلِ علم کے علاوہ دمشق کے سب سے کی اور بھی بھی جی جی بھر کر نہ سوئے۔ آپ نے دیگر اہلِ علم کے علاوہ دمشق کے سب سے برے فاضل علامہ کمال الدین المغربی سے خوب استفادہ کیا۔

نگلاستی و سادگی: آپ نے طالب علمی کا زمانہ بردی تگلاستی کے عالم میں بسر کیا' کیکن طلب حدیث اور حصولِ علم کے شوق میں میہ سب کچھ بخوشی برداشت کیا۔ آپ کو کھانے کی پروا ہوتی نہ لباس کی۔ جو لباس ملتا زیب تن فرما لیتے اور جو میسرہو تا صبر شکر کر کے کھا لیتے۔

آپ کا اکثر وقت مطالعہ کتب عبادت کریاضت اور اوراد و وظائف میں صرف ہو تا کو ان رات حتی کہ راہ مطالعہ کتب کی اہتمام سے دن رات حتی کہ راہ چلتے بھی اپنا وقت ضائع نہ کرتے۔ سادگی اس قدر تھی کہ اہتمام سے عنسل کی خاطر بھی حمام کا رخ نہ کیا۔ آپ کے ایک ساتھی رشید بن معلم کتے ہیں کہ میں نے محض اس لیے ان سے علیحدگی اختیار کرلی تھی کہ آپ عنسل کے لیے حمام نہ جاتے اور

خوراک و لباس کا اجتمام نہ کیا کرتے تھے۔ پھل اور خیار (کھیرا) کھانے سے احتراز کرتے۔ فرمایا کرتے تھے مجھے خطرہ ہے کہ ان چیزوں کے کھانے سے جسم میں تراوت آ جائے گی اور مجھے نیند زیادہ آنے لگے گی۔ دن رات میں صرف ایک بار سحری کے وقت کھانا تناول فرماتے۔ آپ تکلفات سے مکمل طور پر پر ہیز کرتے۔ اہلِ شام برف استعال کیا کرتے تھے لیکن آپ نے ہمی برف استعال نہ کی۔ آپ زندگی بھر مجرد رہے اور شادی نہ کی۔ آپ کے کثرتِ مطالعہ اور عبادت میں انھاک کی وجہ سے دو سرے امور کی طرف توجہ دینا

۱۵۰ھ میں والد کے ہمراہ فریفنہ جج کی ادائیگی کے لیے تشریف لے گئے تحصیل علم سے فراغت کے بعد اپنی مادرِ علمی ہی میں بطور استاذ و مدرس تعینات ہوئے۔

مسلك: آپ اگرچه شافعی المذہب سے تاہم متعصب بالكل نه سے۔ آپ نے اپی تصنیفات میں حفی فقهاء کے اقوال بکٹرت نقل كئے ہیں۔ جمال كہیں فقہ شافعی كاكوئی مسكلہ ولائل كے اعتبار سے كمزور نظر آیا آپ نے اسے چھوڑ كر رائح اور صحح مسلك كو اختیار كرلیا۔

قیت علمی کتب تصنیف کیں۔ آپ کی تصنیفات عبارت کی سہولت' دلا کل کی وضاحت' افکار کی توضیح اور فقهاء کی آراء پیش کرنے میں مرقع انصاف ہیں۔

اہم تصنیفات: آپ نے بہت ی اہم کتابیں تصنیف کیں۔ ان میں سے بعض مندرجہ ذیل ہیں:

اشرح صحیح مسلم: اس سے پہلے صحیح مسلم کی کوئی متداول شرح موجود نہ تھی۔ اللہ تعالی نے آپ کو شرف بخشا کہ آپ نے صحیح مسلم کی ایک مبسوط شرح لکھی۔ شروحِ صحیح مسلم میں آپ کی شرح کو جو قبول عام حاصل ہوا وہ کسی دوسری شرح کے جھے میں نہیں آیا۔ دنیا بھر میں صحیح مسلم کی متداول 'معروف اور عام دستیاب ہونے والی شرح آپ

بی کی ہے۔ صبح مسلم کے اکثر ننخ ای شرح سے مزین ہیں۔

(٣) كتاب المجموع شرح المهذب للشيرازى (٣) رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين (٩) الاذكار (۵) روضة الطالبين (٩) المنهاج في شرح صحيح مسلم (٤) تهذيب الاسماء واللغات (٨) التقريب لمعرفة سنن البشير و النذير (٩) الاربعين (١) الايضاح في المناسك (١) التبيان في آداب حملة القرآن (١) تحرير الالفاظ للتنبيه (١) العمدة في تصحيح النية (١) الارشاد في علوم الحديث (۵) التقريب والتيسير في مصطلح الحديث (١) تحفة

الطالب (ع) النكت على الوسيط (۱۸) مختصر طبقات الشافعية لابن الصلاح (۹) الفتاوى (۲۰) شرح صحيح البخارى و ديگر كتب

وفات: آپ وسعت علم کے ساتھ ساتھ بلند اخلاق اور اعلیٰ کردار کے مالک اور صالح الاعمال تھے۔ زہد و ورع میں ایک عالم باعمل اور امر بالمعروف اور نبی عن المنکر اور شجاعت

و اخلاص میں ایک ناصح عالم کی مانند تھے۔ آپ ۲۷۲ھ کو فلسطین تشریف کے گئے "القدس" اور "الخلیل" کی زیارت بھی کی۔

زندگی کے آخری ایام میں اپنے وطن' نوئی تشریف لے آئے وہیں بیار پڑ گئے اور آخرکار ۲۴ رجب ۲۷۲ھ بروز جعرات علم و فضل کا یہ آفتاب اور زہر و ورع کا ماہتاب بعمر ۲۵ سال ہمیشہ کے لیے غروب ہو گیا۔ ﴿ إِنَّا لِلّٰهِ وَ إِنَّا اِلْنَهِ زَاجِعُون ﴾

سعید مجتبیٰ السعیدی منکیرہ - بھر



## ا- اصلاحِ نیت کی ضرورت واہمیت

عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ أَبِي حَفْصٍ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيءٍ مَّا نَوْى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ مَا يَصِيبُهَا أَوِ امْرَأَةٍ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِلدُنْيَا يُصِيبُهَا أَوِ امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ (رواه البخاري ومسلم)

امیرالمؤمنین ابو حفص عمر بن خطاب بناتی سے روایت ہے ، وہ کہتے ہیں ،
میں نے رسول اللہ ملٹھ الم کو فرماتے ہوئے سنا "تمام اعمال کا دار و مدار نیتوں
پر ہے اور ہر شخص کو اس کی نیت کے مطابق جزا ملے گی۔ جس کی ہجرت
اللہ تعالی اور اس کے رسول کے لئے ہو تو اس کی ہجرت اللہ تعالی اور اس
کے رسول کے لئے ہے ۔ اور جس کی ہجرت حصولِ دنیا کے لئے یا کسی
عورت سے نکاح کی غرض سے ہو تو اس کی ہجرت اسی چیز کے لئے ہے ۔
جس کے لئے اس نے ہجرت کی۔ "

تخريج: صحيح البخاري، بدء الوحى، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ و ١٠ وصحيح مسلم، الإمارة، باب قوله ﷺ إنما الأعمال بالنية، ح:١٩٠٧.

میں الالفاظ: [حَفْسٍ] ثیر' ابو حفص سے حضرت عمر رہاؤی کی کنیت ہے۔ [اَلَیِّیَّاتِ] جمع نیۃ فوی طور پر نیت کا معنی ارادہ ہے اور اصطلاحی طور پر اس ارادے کو کہتے ہیں جو فعل کے ساتھ مصل ہو۔ [هِ جُورَة] کا معنی لغوی طور پر ''ترک کرنا'' ہے اور شرعاً' دین کو بچانے کی غرض سے دارالکفر سے دارالاسلام کی طرف چلے جانے کو ہجرت کما جاتا ہے۔ "اس کی ہجرت اللہ تعالی اور اس کے رسول ملٹھ کیا کی طرف ہے۔" اس کامطلب سے ہے کہ اس کی ہجرت ریا اور دکھلاوے سے پاک ہے۔ اور اس کا مقصد صرف اللہ تعالی اور اس کے رسول کی رضا کو حاصل کرنا ہے اس کی ہجرت مقبول ہے اور اسے اس کی جزا ملے گ۔ [لِدُنْیَا یُصِیْبُهَا] کسی دنیوی غرض کے حصول کی خاطر ہو۔

تشریج: آنخضرت طنی ایم اس حدیث مبارک میں یہ حقیقت بیان فرمائی ہے کہ انسان کے ہمام اعمال کی قبولیت اور ان کے اجر و ثواب کا انحصار نیت پر ہے۔ عمل کرنے والے کی نیت درست ہو تو اس کا عمل اللہ تعالی کے ہاں مقبول اور عمل کرنے والے کو اس کا ثواب ملتا ہے۔ اور اگر عمل کرنے والے کی نیت درست نہ ہو تو بظاہر وہ عمل کتنا ہی اچھا اور عمل کرنے والے کی نیت درست نہ ہو تو بظاہر وہ عمل کتنا ہی اچھا اور عمدہ کیوں نہ ہو' عمل کرنے والے کو اس کا ثواب نہیں ملتا' بلکہ وہ عمل اس کے لئے وہال اور باعث گناہ بن جاتا ہے۔ گویا نیت تمام اعمال کی روح ہے۔

نیت کی درستی اور خرابی سے کیا مراد ہے؟ کام محض اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے کیا جائے'

کسی کے خوف سے یاکسی کی خوشنودی کیلئے نہ ہو نیز لوگوں میں شہرت 'نیک نامی یا دنیوی منفعت کا لالچ بھی نہ ہو۔ اور اگر عمل الله تعالیٰ کی رضاکی بجائے کسی شخص کی خوشنودی یا لوگوں میں عزت و شہرت اور نام و نمود یا مزید کسی دنیوی لالچ و غرض کی خاطر کیا جائے تو یہ

نیت کی خرابی ہے۔ اس حدیث میں آنخضرت ساتھ کیا نے یمی چیز ایک مثال دے کر واضح فرمائی ہے کہ اگر کوئی شخص ہجرت جیساعظیم عمل محض اللہ تعالیٰ کی رضا اور اس کے رسول کیا طاعت و محبت کیلئے کرے تو اس کی ہجرت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کیلئے ہے یعنی اس کا بیہ عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول اور وہ شخص اجر و ثواب کا مستحق ہے اور وہ رسول کا اس کا بیہ عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول اور وہ شخص اجر و ثواب کا مستحق ہے اور وہ رسول کا اس کا بیہ عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول اور وہ شخص اجر و ثواب کا مستحق ہے اور وہ رسول کا

اس کا میہ عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول اور وہ شخص اجر و ثواب کا مستحق ہے اور وہ رسول کا اطاعت گزار اور فرمانبردار ہے اور اگر ہجرت کرنے والے نے میہ عمل دولت کمانے یا کسی عورت سے شادی کرنے کے لالچ میں کیا تو اس کی میہ ہجرت اس کیلئے ہے جس کیلئے اس نے ہجرت کی لیعنی اسے ہجرت کی لیعنی اسے مند اور فرمال ہجرت کی لیعنی اسے اس عمل کا کوئی ثواب نہ ہو گا۔ اور وہ رسول کا عقیدت مند اور فرمال

كيش شارنه مو كا حالاتكه بجرت ايك ايباعظيم عمل ب كه آنخضرت ملي ايم فرمايا: «أَنَّ الْهِجْرَةَ تَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهَا» (صحيح مسلم، الإيمان، باب كون الإسلام يهدم ما كان قبله . . . الخ ، ح : ١٢١)

'' ہجرت کرنے سے انسان کی سابقہ زندگی کے تمام گناہ بخش دیئے جاتے ہیں۔'' آخضرت ملٹی ایم نے اس حقیقت کو مختلف انداز سے بیان فرمایا ہے حضرت ابو ہریرہ بڑاٹنہ سے

مروی ایک مدیث میں ہے۔ آپ نے فرمایا: ﴿إِنَّ اللهَ لاَ یَنْظُرُ اِلٰی صُورِکُمْ وَأَمْوَالِکُمْ، وَلٰکِنْ یَّنْظُرُ اِلٰی قُلُوبِکُمْ

وَأَعْمَالِكُمْ» (صحيح مسلم، البر والصلة والأدب، باب تحريم ظلم المسلم . . . ،

(YOTE: -

"بے شک اللہ تعالیٰ تمہاری شکل وصورت اور مال و دولت کو نہیں دیکھتاوہ تو تمہارے اعمال اور دلوں کو دیکھتاہے (کہ تم عمل کس نیت سے کرتے ہو۔)"

قرآنِ كريم ميں اسى اخلاص كو تقوى سے بھى تعبيركيا كيا ہے۔ جيساك الله تعالى نے فرمايا:

﴿ لَنَ يَنَالَ ٱللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَآؤُهَا وَلَكِكِن يَنَالُهُ ٱلنَّقَوَىٰ مِنكُمٍّ ﴾ (الحج٢٢/٢٧)

"الله كو قرماني كا كوشت يا خون نهيس پنچا بلكه اسے تو تمهارا تقوى پنچا ہے۔"

یعنی تمهارے اس عمل میں اخلاص ہے یا نہیں؟ اخلاص ہو تو بظاہر حقیراور معمولی عمل مجمی اللہ تعالیٰ کے ہاں انسان کے لیے نجات اور سرخروئی کا سبب بن سکتا ہے۔ ایک حدیث میں آنخضرت ملٹائیا نے بیان فرمایا:

"قیامت کے روز ایک قاری ایک تنی اور ایک شہید کو اللہ تعالی کے ہاں پیش کیا جائے گا۔ اللہ ان سے باری باری ان کے اعمال کے متعلق دریافت کرے گاتو قاری کے گا اللہ! میں نے تیرادین سیکھااور زندگی بھرلوگوں کو سکھاتا رہا۔ تنی کے گایااللہ! میں نے تیرا دیا ہوا مال نیکی کے ہر راستے میں خوب لٹایا 'اور شہید کے گا' یااللہ! میں تیرے دشمنوں سے قبال کرتا رہا اور بالآخر میں خود بھی ان سے لڑتا ہوا مارا گیا۔ اللہ اس

قاری سے فرمائے گا' تو نے قرآن سیمااور سکھایا ضرور تھا گرتیری نیت تھی کہ لوگ کچنے قاری اور عالم کمیں۔ اور اللہ تخی سے فرمائے گا کہ واقعی تو نے مال خرچ تو کیا تھا گر تیری نیت تھی کہ لوگ کچنے تخی کمیں اور تعریف کریں۔ اسی طرح اللہ تعالی شہید سے فرمائے گا کہ تو نے کفار سے لڑائیاں ضرور لڑیں تھیں گرتیری نیت اور ارادہ تھا کہ لوگ تیری تعریف کریں اور کچنے بمادر کمیں تم تینوں نے یہ اعمال میری رضا کیلئے نہیں کئے تھے 'لذا آج میرے ہاں تمہارے لئے کچھ نہیں اور پھر فرشتوں کو تھم دیا جائے گا کہ ان تینوں کو تھیدٹ کر منہ کے بل جنم میں پھینک دیا جائے۔" (صحیح مسلم 'لامارة 'باب من قاتل للویاء والسمعة استحق الناد' دقع:۱۹۰۵)

اخلاص نیت کی اہمیت تو اس قدر ہے کہ اس کے بغیر کوئی عمل درجہ قبولیت کو نہیں پہنچ سکتا۔ اس لئے احادیث میں آیا ہے کہ جب کوئی شخص نیک عمل کرنے کا ارادہ کرے تو اسے ایک نیکی کا ثواب مل جاتا ہے۔ اور اگر نیت کے بعد اس عمل کو کر بھی لے تو اسے کم از کم دس گنا ثواب ملتا ہے اور بعض صور توں میں سات سو گنا تک ثواب مل جاتا ہے۔

(صحيح البخاري' الرقاق' ح: ٩٩١ و صحيح مسلم' الايمان' ح: ١٣١١)

اوس بن حذیفہ رہائی سے ایک حدیث مروی ہے اک آتحضرت ملتی کا فرمایا:

«مَنْ أَتَى فِرَاشَهُ وَهُوَ يَنْوِي أَنْ يَقُومَ، يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ فَغَلَبَتْهُ أَصْبَحَ، كُتِبَ لَهُ مَا نَوَى وَكَانَ نَوْمُهُ صَدَقَةً عَلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلًّ» (سنن النساني، قيام الليل، باب من أتى فراشه ، ح:١٧٨٨ والإرواء، ح:٤٥٤)

"جو هخص رات کوسوتے وقت تہر کی نیت کرلے لیکن وہ بیدار نہ ہوسکے تواسے اس عمل کا ثواب ٹل جاتا ہے جس کی اس نے نیت کی اور وہ نیند اس پر اس کے رب کی طرف سے صدقہ ہے۔"

اور اگر کوئی عمل اللہ تعالی کی رضا کے لئے نہ ہو بلکہ لوگوں کے دکھلاوے کی خاطر کیا جائے تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں شرک قرار پاتا ہے۔ ایک حدیث میں ہے۔ آپ نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ صَامَ يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ

تَصَدَّقَ يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ»(مسند أحمد: ١٢٦/٤)

"جو هخص لوگوں کے دکھلاوے کی خاطر نماز پڑھے ' روزہ رکھے یا صدقہ کرے تو وہ شرک کا مرتکب ہے۔"

اور بیہ سب کو معلوم ہے کہ شرک' اکبر الکبائر ہے۔ اور شرک کرنے والے کو اللہ تعالیٰ ہرگز نہ بخشے گا اور ریا و نمود شرک ہی کی ایک قتم ہے۔ خلوص نیت کے ساتھ جو عمل کیا جائے وہ نہ صرف اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول ہو تا ہے بلکہ قیامت کے روز اس شخص کو عرشِ اللی کا سابیہ نصیب ہو گا۔ جیسا کہ صحیحین میں حضرت ابو ہررہ وٹاٹنڈ سے مروی ایک حدیث میں ہے کہ سات قتم کے لوگوں کو اللہ تعالیٰ قیامت کے روز عرش کا سابیہ نصیب فرمائے گا ان میں سے ایک وہ ہے۔

"رَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاهَا حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ السَّجِدِ يَنْظُر الصلاة ...، يَمِينُهُ الصحيح البخاري، الأذان، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة ...، ح. ١٠٣١ وصحيح مسلم، الزكاة، باب فضل إخفاء الصدقة، ح: ١٠٣١)

"جوالله تعالى كى خاطراس قدر مخفى طور پر صدقه كرے كه دائيں ہاتھ سے خرچ كرے توبائيں تك كو خبرنه ہو۔"

ان تمام احادیث سے انچھی طرح واضح ہو گیا کہ دین میں اصلاح نیت کی اہمیت بہت زیادہ ہے 'اور اسی پر انسان کی نجات کا دارومدار ہے۔ نیت دل کے ارادہ کو کہتے ہیں۔ زبان سے الفاظ ادا کرنا نیت نہیں۔ انسان دل میں کسی نیکی کا ارادہ کرے تو اسے ایک نیکی کا ثواب مل جاتا ہے اور جب وہ عمل کر لے تو اسے اخلاص کے لحاظ سے دس گناسے سات سو گنا تک اجر و ثواب ملتا ہے۔

حفرت ابو کبشہ انماری رہائٹھ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ملٹھ کیا نے فرمایا: میں تین باتوں کی قشم اُٹھا تا ہوں اور تم سے ایک حدیث بیان کر تا ہوں اسے یاد رکھنا۔

«مَا نَقَصَ مَالُ عَبْدٍ مِّنْ صَدَقَةٍ»

"صدقہ کرنے سے کسی کے مال میں کمی واقع نہیں ہوتی۔"

«وَلاَ ظُلِمَ عَبْدٌ مَّظْلِمَةً صَبَرَ عَلَيْهَا إِلاَّ زَادَهُ اللهُ عِزًّا»

"جس سي پر ظلم ہواوروہ صبر کرے تواللہ تعالیٰ اس کي عزت میں اضافہ فرما تاہے۔"

﴿ وَلاَ فَتَحَ عَبْدٌ بَابَ مَسْئَلَةٍ إِلاَّ فَتَحَ اللهُ عَلَيْهِ بَابَ فَقْرٍ ﴾

"جو شخص مانگنا شروع کر دے تو اللہ تعالی اس پر فقر و تنگدستی کا دروازہ کھول دیتا ہے۔"(اور وہ ہرفتم کے مال و دولت کے باوجو د مانگتا پھرتاہے)

پھر فرمایا: ایک اور بات بیان کر تا ہوں اسے بھی یاد رکھنا' بید دنیا چار فتم کے لوگوں کیلئے ہے۔

﴿ ایک وہ جے اللہ تعالیٰ مال و دولت اور علم سے نواز تا ہے اور وہ ان دونوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے ڈر تا رہتا ہے' صلہ رحی کر تا ہے اور اللہ تعالیٰ کے حق کو جانتا (اور ادا کر تا) ہے۔ ایبا آدمی سب سے افضل ہے۔

وسرا وہ ہے جے اللہ تعالیٰ علم عطا فرمائے اور دولت نہ دے مگروہ صدق و خلوص نیت سے کے کہ اگر میرے پاس مال ہو تا تو میں فلال کی طرح نیک اعمال کر تا حالانکہ اس کی صرف نیت ہے اور دوسرے کا عمل تاہم دونوں کا اجر و ثواب برابر ہے۔

جے اللہ تعالی مال عطا فرماتا ہے اور وہ علم سے محروم ہوتا ہے وہ مال کو بے تعام اللہ تعالی سے ڈرتا ہے نہ صلہ تحاشا بغیر سوچے سمجھے اور بغیر علم کے خرچ کرتا ہے۔ اللہ تعالی سے ڈرتا ہے نہ صلہ رحمی کرتا ہے اور نہ اللہ تعالی کے حقوق کو جانتا اور ادا کرتا ہے یہ سب سے برا ہے۔

جوتھا وہ ہے جے اللہ تعالی نے علم دیا نہ مال کیکن وہ کہتا ہے کہ اگر میرے پاس مال ہوتا تو میں فلال کی طرح (برے) کام کرتا حالا نکہ اس کی صرف نیت ہے اور دو سرے کا عمل تاہم دونوں کا گناہ برابر ہے۔ جامع الترمذی الزهد' باب ماجاء مثل الدنیا مثل اربعة نفر' ح:۲۳۲۵۔

ریا کی تمثیل کے لئے دیکھئے: (سورہ بقرہ 'آیت: ۲۹۴)

### ۲۔ اسلام' ایمان اور احسان کے مفاہیم

عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدُ

بَيَـاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشُّعْرِ، لاَ يُراى عَلَيْهِ أَثُرُ السَّفَر ُ وَلاَ يَعْرَفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهُ إِلَى رُكْبَتَيْهِ وَوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ! أَخْبرْنِي عَن الإِسْلاَم؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الإِسْلاَمُ أَنَّ تَشْهَدَ أَنْ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ، وَتُقِيمَ الصَّلاَةَ، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجُّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلاً» قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ، يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ؟ قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلاَئِكَتِهِ، وَكُتُبُهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْم الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ» قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِحْسَانِ؟ قَالَ: «أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَّمْ تَكُنْ تَرَاهُ، فَإِنَّهُ يَرَاكَ» قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ؟ قَالَ: «مَا الْمَسْئُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ» َ قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا؟ قَالَ: َ «أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ، رعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبِئْيُـانِ» قَالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ، فَلَبِثْتُ مَلِيًّا ثُمَّ قَالَ لِي: «يَاعُمَرُ! أَتَدْرِي مَن السَّائِلُ؟» قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ»(رواه مسلم)

سیدنا عمر بن لیّن سے روایت ہے ' فرماتے ہیں ''ایک دن ہم رسول الله ملّیٰ کیا کی خدمت میں بیٹھے تھے کہ اچانک ایک شخص نمودار ہوا جس کالباس

انتهائی سفید اور بال سخت سیاہ تھے اس پر سفر کے آثار دکھائی دیتے تھے نہ ہم میں سے کوئی اسے بھانتا تھا (وہ آیا) اور نبی اکرم ملٹی کیا کے قریب اس طرح بیٹھا کہ اس نے اپنے گھنے آپ کے گھنوں کے ساتھ ملا دیئے اور اسين ہاتھ اپني (يا آپ كي) رانول ير ركھ ديئے اور كما: "اے محمد (التي ليم)! فرمایا: "اسلام یہ ہے کہ تو گواہی دے کہ الله تعالی کے سوا کوئی سچامعبود نہیں اور بیا کہ محد ( اللہ الله تعالی کے رسول میں ' نماز ادا کرے ' زکوۃ دے' رمضان کے روزے رکھ' اور استطاعت ہو تو بیت اللہ کا حج كرے ـ "اس نے كما: "آپ نے سے فرمايا" حضرت عمر بناللہ كہتے ہيں ہميں تعجب ہوا کہ وہ خود سوال کرتا ہے اور خود ہی جواب کی تصدیق کر تاہے۔ پراس نے کما: "مجھے ایمان کے بارے میں بتائے" (کہ ایمان کے کہتے میں) آپ نے فرمایا: ایمان یہ ہے کہ تو اللہ تعالیٰ پر ' فرشتوں پر 'اس کی نازل کردہ کتابوں یر' اس کے رسولوں یر' آخرت یر' اور اچھی بری تقدیریر ایمان رکھے۔"اس نے کہا: "آپ نے بالکل درست فرمایا" پھراس نے کہا:احسان کے بارے میں بتلائے" (کہ احسان کے کہتے ہیں؟) آپ نے فرمایا; (احسان بیہ ہے کہ) تو اللہ تعالیٰ کی عبادت یوں کرے گویا تو اسے دکھھ رہاہے اور اگریہ مقام حاصل نہ ہو تو کم از کم یہ خیال رہے کہ وہ تجھے دیکھ رہا ہے( اگرچہ تم نہیں دیکھ رہے ) (امام نووی رطائلیے نے نہی ترجمہ صحیح قرار دیا ہے) پھراس نے کما: کہ مجھے قیامت کے بارے میں بتلائے "؟ (که کب آئے گی؟) آپ نے فرمایا: "اس کے متعلق میراعلم تمهارے علم سے زیادہ نہیں۔"اس نے کما: "تو پھراس کی نشانیاں ہی بتلادیں۔" آپ نے فرمایا: کہ اس کی نشانیاں یہ ہیں کہ لونڈیاں اپنی مالکاؤں کو جنم دینے لگیں 'اور تم

نظے پاؤں' نظے جم ، نگ دست ، بریوں کے چرواہوں کو دیھو کہ وہ عمارتوں کی تقییر میں حد سے تجاوز کرنے لگیں گے۔ " اس کے بعد وہ سائل چلا گیا۔ "عمر! جانتے ہو یہ سائل کون تھا"؟ میں (عمر) نے کہا: "اللہ تعالی اور اس کا رسول ہی بمتر جانتے ہیں۔ " آپ نے فرمایا: "یہ جریل تھ ، جو تہیں تمہارا دین سکھانے جانتے ہیں۔ " آپ نے فرمایا: "یہ جریل تھ ، جو تہیں تمہارا دین سکھانے آئے تھے۔ "

تخريج: صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله سبحانه وتعالى، ح: ٨.

**شيح الالفاظ : [إذْ طَلَعَ] اجإنك نمودار بوا. [آخْبِوْنِيْ عَنِ الْإِسْلاَج] شريعت ميں اسلام كى** حقیقت اور اعمال اسلام سے مجھے آگاہ فرمائیں' اس طرح اس کے سوال [ آنحبِزنی عَنِ الْإِيْمَانِ ] ' [ وَالْإِحْسَانِ ] كانجى يمى مفهوم ہے۔ [ وَتُقِيْمَ الصَّلاَةَ ] تو نماز كو اس كى تممل شروط اور ار کان کے ساتھ ادا کرے۔ اور اس کو پورے اہتمام کے ساتھ صحیح صحیح ادا کرے [فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْالُهُ وَ يُصَدِّقُهُ ] جميل اس كے اس انداز پر تجب جوا كيونك اس كاسوال اس کے عدم علم پہ دلالت کرتا ہے اور اس کا تصدیق کرنا اس بات کا مظرمے کہ گویا وہ اس بأت سے واقف ہے۔ [وَتُوُمِنَ بِالْقَدْرِ حَيْرِهِ وَ شَرِهِ] قدر كالغوى معى "تقرير" ہے۔ ہرچيزكا الله تعالی کے فیصلے کے مطابق وجود میں آنا تقدیر کا شرعی مفہوم ہے۔ خیرو شرکو الله تعالی کی طرف سے ماننا ایمان کا جز ہے [الإخسان]عبادت کو کامل ترین طریقہ پر ادا کرنا [انحبوزنی و السَّاعَةِ ] مجھے قیامت کے بارے میں لیعن اس کی آمد کے بارے میں بتلایئے کہ کب آئے گی۔ [فَانْحْبِونِی عَنْ اَمَارَ اتِهَا] "امارات" "امارة" کی جمع ہے لیعی علامت 'اس کی مراد یه تھی کہ آپ قرب قیامت کی علامات (ہی) بنا دیں۔ [أَنْ تَلِدَ الْاَمَةُ رَبَّتَهَا] که لونڈیاں اپنی (مالکاؤں) کو جنم دینے لگیں۔ مرادیہ ہے کہ قیامت کے قریب لونڈیاں اس قدر عام ہول گی کہ لونڈی اینے مالک کی بیٹی کو جنم دے گی اور مالک کی بیٹی بھی مالک ہوتی ہے۔ اور بیٹیاں ماؤل پر تھکم چلائیں گی۔ [الْعَالَةَ ] جمع عائل' بمعنی فقیر' تنگدست محتاج۔ [ دِعَاءَ النَّسَاءِ ] بمریوں کے چرواہے ''رعاء'' راعی کی جمع۔ لیعنی چرواہا اس کی جمع رعاۃ بھی آتی ہے۔ الشاء' جمع شاة' بھیٹر بکری۔ [یَتَطَاوَلُوْنَ فِی الْبُنْیَانِ ] ''تطاول'' لمبائی میں ایک دو سرے سے بردھنا' عمارات کی بلندی میں حد سے تجاوز کرنے لگیں گے یہ کنامیہ ہے کہ اس وقت حالات بهت خراب ہو جائیں گے اور معاملات نااہل لوگوں کے سپرد ہوں گے [ البُنْیَانِ ] عمارات [فَلَبِنْتُ مَلِيًّا] ميں كچھ دير ٹھرا۔

تشريج: يه حديث ابلِ علم ك مان "حديث جربل" اور "ام السنة" ك نام سے معروف ب- حضرت جريل رسول الله طالي كم خدمت مين انساني صورت مين تشريف لائ اور انہوں نے آپ سے چند سوالات کے جوابات دریافت کئے تھے۔

فرشتوں کا انسانی صورت میں آنا یہ کوئی متبعد امر نہیں۔ اس کے پیش نظر حدیث

میں صراحت موجود ہے کہ آنے والا شخص کوئی

انسان نہیں ملکہ جربل مالیے ہم تھے۔ کتب حدیث کے مطالعہ سے پتہ چلتا ہے کہ آمخضرت ملی ایم کا خدمت میں حضرت جربل عام طور پر حضرت دحیہ کلبی رہاتی کی صورت میں تشریف لایا کرتے تھے۔ غزوہ بدر 'حنین اور خندق وغیرہ میں صحابہ کرام رُفُ اللہ کی مدد کے لیے فرشتوں کا انسانی صورت میں آنا ثابت ہے۔ حضرت مریم علیمالیا کے پاس بھی جبریل علیہ انسانی صورت میں آئے تھے۔ اس طرح حضرت ابراہیم کلیتے اک ہاں بھی فرشتوں کا انسانی صورت میں آنے کا تذکرہ قرآن مجید میں ہے۔ ای لئے ابراہیم النظیم نے ان کے لئے کھانے کا انتظام کیا تھا۔

بظاہراس کا معنی یہ ہے کہ آنے والے (جربل مالیتم) نے اپنی وَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ ہتھلیاں اینی رانوں پر رکھ لیں۔ جس طرح ایک مؤدب

شاگرد اپنے استاذ کے سامنے ادب و احترام سے بیٹھتا ہے۔ لیکن مسند احمد' (جلداقل' ص:٣١٩) كي روايت مين صراحت ہے كه اس نے ميضة وقت اپنے ماتھ ايني رانول ير ركھنے کی بجائے نبی ملٹھالیا کی رانوں پر رکھے تھے۔ شاید اس سے ناظرین و سامعین کو مکمل طور پر این طرف متوجه کرنا مقصود ہو تاکہ وہ ساری گفتگو **کی** اچھی طرح ساعت کریں۔ (واللہ اعلم)

ہلا سوال: ار کانِ اسلام مسلک نے نبی کریم ملٹھیل کی محفل میں صحابہ کرام دیمی آتھی کے مسلسلام معمول کے بر عکس کیفیت اختیار کر کے سب کو اپنی طرف

متوجہ کر لینے کے بعد کما کہ مجھے اسلام کے بارے میں بتائے تو آپ نے اس سوال کے جواب میں اسلام کے پانچ بنیادی ارکان ذکر فرمائے۔ ١ الله تعالی کی توحید اور رسول ملتی لیا

كى رسالت كا اقرار. @ اقامتِ صلوة @ ادائيكى ذكوة ﴿ صيام رمضان ، استطاعت كى صورت میں بیت الله کا مج کرنا۔

يى امور آپ نے ايك ووسرى حديث (ابْنِي الْإسْلاَمُ عَلَى حَمْسِ)) ميں ذكر فرمائے ہيں۔ فَعَجِبْنَالَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ المَمْ فَ تَعِبِ كَياكه وه آپ سے سوال كرتائ اور جواب منے پر اس کی تصدیق و تائیہ بھی کر تا ہے۔

آنخضرت ملٹی کیا نے جب اسے سوال کے جواب میں اسلام کی حقیقت سے آگاہ فرمایا تو اس نے آپ کے جواب کی تقدیق کی اس پر صحابہ کرام ریکاتھ کو حرب ہوئی کہ یہ عجیب سائل ہے جس نے یوں کما گویا وہ جواب سے واقف نہیں۔ اور جب آپ نے اس کے سوال کا جواب دیا تو اس کی تصدیق و تائید یوں کرتاہے گویا وہ قبل ازیں اس بات سے

صحابہ کرام ریم اللہ جو پہلے ہی اس کی آمدہ شکل و صورت اور بیٹھنے کے انداز پر جران تھے ' اس کی زبان سے تائیہ و تصدیقی الفاظ س کر مزید حیران ہوئے۔

متعلق کچھ بتائیں۔ آپ نے اس کے جواب میں اسلام کے بنیادی عقائد کا ذکر فرمایا:

۵ الله تعالی پر ایمان- @ اس کے فرشتوں پر ایمان- ® اس کی نازل کردہ کتابوں پر ایمان-

اس کے بیجے ہوئے رسولوں پر ایمان- ﴿ آخرت پر ایمان- ﴿ الْحِیمى برى تقدیر پر ایمان-

اسلام اور ایمان اسلام اور ایمان دو علیحده علیحده اصطلاحین بین- بالعوم به دونول لفظ استعال موتے بین- جیسا که قرآن مجید

#### میں ایک جگہ ارشاد ہے:

< فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلمُسّلِمِينَ ۞ (الذاريات٥١/٣٦٣)

"وہال بستی میں جو مومن تھے ہم نے انہیں نکال لیا پس ہم نے وہال مسلمانوں کا صرف ایک ہی گھریایا۔"

اس آیت میں اسلام اور ایمان دونوں الفاظ کو مترادف استعال کیا گیا ہے۔ اس گھر والوں کو مومنین اور مسلمین کما گیا ہے معلوم ہوا کہ یہ دونوں لفظ ہم معنی بھی استعال ہوتے ہیں۔ بسااو قات ان دونوں کا اطلاق مختلف معانی پر ہو تا ہے۔ قرآن کریم ہی میں ہے:

﴿ هَا لَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا ۚ قُل لَّمَ تُؤْمِنُواْ وَلَكِكِن قُولُوٓاْ أَسَلَمْنَا ﴾ (الحجرات ١٤/٤٩)

"اعراب نے کہا کہ ہم ایمان لے آئے 'آپ فرمادیں کہ تم (ابھی) ایمان نہیں لائے البتہ یوں کمو کہ ہم مسلمان ہو گئے۔"

اس آیت میں اسلام اور ایمان کے معنی میں فرق کیا گیا ہے۔ اسلام کا تعلق ظاہری اعمال سے اور ایمان کا تعلق عقائد سے ہے۔ جیسا کہ پیشِ نظر حدیث میں رسول الله ساتھ کیا نے اسلام کی وضاحت میں ارکان اسلام بیان فرمائے اور ایمان کے جواب میں اسلامی عقائد کاذکر فرمایا۔

تیسرا سوال: احسان کا لفظی معنی ہے کسی چیز کو خوبصورت اور عمدہ بنانا' یا کسی کے ساتھ اچھا سلوک کرنا۔ حدیث میں کے ساتھ اچھا سلوک کرنا۔ حدیث میں

مطلب سیہ ہے کہ انسان جب اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے تو بیہ تصور کرنا چاہیے کہ میں خود اپنے مالک کو دیکھ رہا ہوں لیکن اگر خلوص کا بیہ مرتبہ حاصل نہ ہو تو کم از کم اتنا تصور ضرور ہو کہ میں اپنے مالک و خالق کی نظروں میں ہوں اور وہ مجھے دیکھ رہا ہے۔ اعمال کو احسان بعنی عمر گی اور بہتری سے سرانجام دینا انتہائی ضروری ہے سورۃ الملک میں ہے۔

﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيُوٰةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُو ٱحْسَنُ عَمَلًا ﴾ (الملك٢/٢)

"الله تعالیٰ نے موت وحیات کو اس لیے پیدا کیا کہ وہ تم کو آزمائے کہ تم میں سے کون

بهترین عمل کر تاہے۔"

ای کئے آنخضرت ملٹاہیم بھی حسن عبادت کی توفیق کی دعا فرمایا کرتے تھے:

«رَبِّ أَعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ»(سن أبي داود،

الوتر، باب في الاستغفار، ح:١٥٢٢ وسنن النسائي، السهو، باب ٢٠، ح:١٣٠٤)

"اے میرے رب! مجھ اپناذ کروشکر کرنے اور حسنِ عبادت کی توفق عطافرما۔"

قرآن کریم اور احادیث مبارکہ میں والدین اور ہمسایوں وغیرہ کے ساتھ احسان کرنے یعنی حسنِ سلوک کی ہدایات دی گئ ہیں۔ حضرت ابو یعنی شداد بن اوس بناٹھ سے مروی ہے آخضرت ساٹھ این فرمایا: "ب شک اللہ تعالی نے ہر ایک کے ساتھ احسان لیعنی حسنِ سلوک کا تھم دیا ہے۔ پس جب تم قتل کرو تو اچھی طرح سلیقہ سے قتل کرو اور جب ذرج کرو تو بھی سلوک کا تھم دیا ہے۔ پس جب تم قتل کرو تو اچھی طرح سلیقہ سے قتل کرو اور جب ذرج کرو راحت

تو بی سیمہ سے در خرو۔ میں چاہیے کہ آپی چسری تو خوب میز کر تو اور دبیعہ تو راحت پنچاؤ۔ "(صحیح مسلم' الصید والذبائح' باب الامر باحسان الذبح' حدیث: ۱۹۵۵)

چوتھاسوال: قیامت کب آئے گی کے متعلق بتائیں! کہ کب آئے گی؟ آپ نے فرمایا:

«مَا الْمَسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ»

"جس سے بیہ سوال کیاجا رہاہے وہ پوچھنے والے سے زیادہ علم نہیں رکھتا۔"

یعنی قیامت کاعلم نہ ہونے کے بارے میں' میں اور تم دونوں برابر ہیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے قیامت کے متعلق کسی کو نہیں بتایا کہ کب آئے گی؟ اس کاعلم صرف اور صرف اللہ

تعالیٰ ہی کو ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ (لقمان ٣١/ ٣٤)

"ب شك قيامت كاعلم صرف الله بى كوب-"

﴿ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي ﴾ (الأعراف٧/ ١٨٧)

"آپ فرمادیں کہ اس کاعلم صرف میرے رب کو ہے۔"

ایک حدیث میں یہ الفاظ بھی ہیں:

﴿ فِي خَمْسِ، لاَ يَعْلَمُهُنَّ إِلاَّ اللهُ اللهُ الصحيح البخاري، الإيمان، باب سؤال جبريل النبي ﷺ عن الإيمان والإسلام والإحسان، ح: ٥٠ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الإيمان ما هو؟ وبيان خصاله، ح: ٩)

"قیامت کاعلم ان پانچ امور میں سے ہے جن کاعلم صرف اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔" پانچواں سوال: علامات قیامت اظہار فرمایا تو سائل نے کما: اگر قیامت کے وقوع کا حتی

علم نمیں تو کم از کم اس کی علامات ہی بیان فرمادیں۔ تو آپ نے فرمایا:

(۱) جب لونڈی اپی مالکہ کو جنم دے۔

یعنی اولاد اپنے والدین کی نافرمان ہو اور اولاد اپنی ماؤں سے اس طرح خدمت کے اور ایسا ذلت آمیز سلوک کرنے لگے جیسے آقااپنی لونڈیوں سے کر تا ہے۔

اس کا معنی یہ بھی ہو سکتا ہے کہ فتوحات بکفرت ہونے لگیں اور لونڈی زادے سریر آرائے سلطنت ہو جائیں اور ان کی والدہ بھی ان کی رعیت میں شامل ہونے لگے جیسا کہ ہندوستان میں غلامان کی حکومت رہی ہے۔

اس کا تیسرا مفہوم میہ بھی ہو سکتا ہے کہ قیامت کے قریب غلاموں کی کثرت ہو جائے گی کوئی شخص کسی عورت کو لونڈی کی حیثیت سے خریدے گاجو در حقیقت اس کی ماں ہو گی اور وہ دونوں اس حقیقت سے لاعلم ہوں گے۔ (واللّٰد اعلم)

(۲) آنخضرت ملٹی کیا نے قرب قیامت کی دو سری علامت بیہ بیان فرمائی کہ تم ننگے پاؤں' ننگے بدن' مفلس و قلاش چرواہوں کو بلند و بالا عمار تیں کھڑی کرتے دیکھو گے یعنی دولت کی ریل پیل ہوگی اور عمارتیں بناناہی شرف و عزت ٹھسرے گا۔

مند احمد' میں ای حدیث کی ایک دوسری سند سے مروی روایت میں ہے' آپ طُهُیّامِ سے پوچھا گیایا رسول اللہ! اس سے کون لوگ مراد ہیں؟ تو آپ نے فرمایا "العرب" کہ اس سے عرب لوگ مراد ہیں۔ دیکھئے مند احمد بخقیق احمد شاکر رقم (۲۹۲۲)

موجودہ دور میں ہم دمکھ رہے ہیں کہ اہلِ عرب جو کچھ عرصہ قبل تک واقعی تنگدست'

مفلس اور قلاش تھے' ان کے پاس پہننے کو جو تا اور لباس نہ ہو تا تھا' جانور پال کر ان کی گزران ہوتی تھی' آج ان کے پاس دولت کی ریل پیل ہے اور کئی کئی منزلہ بلند و بالا

عمارتوں کے مالک ہیں اور اس میں مسابقت و مقابلہ ہو رہا ہے۔ حدیث جبریل کی اہمیت اہل علم نے اس حدیث کی اہمیت و جامعیت کے پیش نظراسے احدیث جبریل کی اہمیت است میں دور است کی اہمیت و جامعیت کے پیش نظراسے

### ٣- اركان اسلام

تخريج: صحيح البخاري، الإيمان، باب دعاؤكم إيمانكم، ح: ٨ وصحيح مسلم، الإيمان، باب أركان الإسلام ودعائمه العظام، ح: ١٦ .

مع الالفاظ: [ بُنِيَ ] بنياد ركمي كل \_ [ على خَمْسٍ ] با في جيزول بر- [ شَهَادَةِ ] اقرار و

تصدیق - [حَبِّ البَیْتِ] مقرر کرده مهینول میں بیت الله الحرام پہنچ کر متعین اعمال کو مقرره اندازیر ادا کرنا' مقدس و متبرک جگه کی زیارت کرنا۔

تشریج: دینِ اسلام کی محکیل ان پانچ ارکان سے ہوتی ہے جو اس مدیث میں بیان ہوئے

ہیں۔ اگر ان میں سے ایک رکن بھی نہ ہو تو دین کی عمارت نامکمل رہے گی۔ اگرچہ توحید و

۔ رسالت کے اقرار کے بعد انسان اسلام میں داخل ہو کر مسلمان کملانے کا حقد ار ہو جاتا ہے گراس کا دین اس وقت مکمل ہو تا ہے جب وہ باقی ار کان پر بھی عمل پیرا ہو۔

اسلام کاپلا رکن: توحید و رسالت کا قرار اسلام کاپلا رکن دو حصول پر مشمل ہے،

عصد اول ' توحید کہلاتا ہے۔ لیعنی دل اور زبال عصد اول ' توحید کہلاتا ہے۔ لیعنی دل اور زبال سے اس بات کا اقر ارکرنا کہ اللہ تعالی کے سوا کوئی سچا معبود نہیں ' وہی حاجت روا اور مشکل کشا

سے ان ان اور موت کا وہ مالک ہے۔ اولاد دینے والا ارزق ہم پنچانے والا اور نفع و نقصان کے دندگی اور موت کا وہ مالک ہے۔ اولاد دینے والا ارزق ہم پنچانے والا اور نفع و نقصان کا وہی مالک ہے۔ صرف وہی مختار کل ہے باقی سب عاجز بندے ہیں۔ کوئی نبی ولی فرشتہ یا بزرگ اللہ تعالیٰ کی ذات یا صفات اور حقوق و افعال میں اس کا شریک و ہمسر نہیں۔ وہ اپنی

بزرت اللہ تعلق فی وات یا مصاف اور حوں واتھاں یں ، ں کا حریب سے سر یں۔ یہ ہی ہیں۔ ذات کی طرح صفات میں بھی میکتا ہے توحید کے برعکس عقیدہ کو شرک کما جاتا ہے۔ اسلام کے پہلے رکن کا دو سراحصہ ''رسالت'' ہے۔

اس کا مفہوم ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانیت کی راہنمائی کے لئے ہر زمانہ میں انبیاء و
رسل مبعوث فرمائے۔ یہ سلسلہ حفرت آدم ملت ہے شروع ہوا اور حفرت محمد ملتہ ہے اس
سلسلہ کی آخری کڑی ہیں آپ خاتم الرسل اور خاتم النبین ہیں۔ آپ قیامت تک کے
انسانوں کے لئے نبی و رسول بن کر تشریف لائے۔ آپ کے بعد اب قیامت تک کوئی نبی و
رسول نہیں آئے گا اگر کوئی نبوت و رسالت کا دعویٰ کرے تو وہ کاذب ' دجال ہے اور اس
کو ماننے والا کا فراور مرتد ہے۔

اسلام كا دوسرا ركن : اقامت صلوة

کلمہ پڑھ لینے بعنی توحید و رسالت کا اقرار کر لینے کے بعد ایک مسلمان پر سب سے پہلے نماز کا فریضہ

"جب بچه سات سال کاموتواسے نماز کی تعلیم دو آگر دس سال کاموجائے اور نمازیس سستی کا مرتکب موتواسے سزا دو۔" (ابوداود' الصلوة' باب متی یؤمر الغلام بالصلاة'حدیث ۴۹۵٬۳۹۳)

امير المؤمنين حضرت عمر فاروق مِناتَّهُ كا فرمان ہے:

"جو شخص نماز نہیں پڑھتا اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔" (موطا امام مالک الوضوء والطھارة 'باب العمل فیمن غلبه الدم من جرح اور عاف: ۴۵/۱)

قرآن مجید اور احادیث مبارکہ میں نماز کے لئے "اقامت" کا لفظ استعال ہوا ہے اقامت کا مفہوم صرف نماز کا پڑھ لینا ہی نہیں بلکہ نماز کو بالالتزام ' مکمل آداب و شرائط کے ماتھ بیشہ پابندی کے ساتھ باجماعت مسنون طریقہ کے مطابق ادا کرنا اس کی اقامت ہے۔ ماتھ بیشہ پابندی کے ساتھ باجماعت مسنون طریقہ کے مطابق ادا کرنا اس کی اقامت ہے۔ اسلام کا تیمرا رکن: زکوۃ کا لفظی معنی نشوونما اور پاک کرنا ہے۔ جو لوگ صاحب مسلام کا تیمرا رکن: زکوۃ کا صفی معنی نشوونما اور پاک کرنا ہے۔ جو لوگ صاحب میں ان پر اللہ تعالی نے فرض کیا ہے کہ وہ این

دولت میں سے مخصوص حصہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کریں۔ تاکہ دولت گردش کرتی میں ہے اور مالداروں کے دل میں دولت کی محبت گھر نہ کر جائے۔ نیز معاشرہ کے جو افراد مفلک الحال' مفلس اور نادار ہول ان کی مدد کی جائے۔ جو شخص صاحب نصاب ہو وہ اللہ

و متعین کردہ اصحاب میں تقیم کر وہ حصہ ان کے متعین کردہ اصحاب میں تقیم کر وہ مثال اور رسول ملتی کے متعین کردہ اصحاب میں تقیم کر وہ مثال جو شخص ساڑھے سات تولے سونے یا ساڑھے باون تولے چاندی کا مالک ہو' سال گرزنے کے بعد اس پر اس دولت کا چالیسوال حصہ بطورِ ذکوۃ ادا کرنا فرض ہے۔ ای طرح ادا کرنا گرکمی کے پاس چالیس بریاں سال بھر موجود رہیں تو سال بعد ایک بکری بطورِ ذکوۃ ادا کرنا فرض ہے۔ ای طرح ادث' گائے وغیرہ کا علیحدہ علیحدہ نصاب ہے۔ عشر اور صدقة الفطر وغیرہ بھی ذکوۃ کی اقسام ہیں۔

اسلام کا چوتھا رکن: حج محض صاحب استطاعت ہو' یعنی اپنے اہل و عیال اور زیر کا کا چوتھا رکن: حج کفالت اشخاص کی جملہ ضروریات پوری کرنے کے بعد سفر ہیت

الله كا متحمل مواس ير لازم ہے كه وہ ايام جج ميں الله تعالى كے گر جاكر متعلقه مناسك ادا کرے۔ حج میں احرام باندھنا' بیت اللہ شریف کا طواف' صفا مروہ کی سعی' بال کٹوانا' منیٰ میں حاضری' و قوف عرفات اور مزدلفہ میں قیام وغیرہ احکام حج میں شامل ہیں۔ حج کا بڑا تواب ہے۔ رسولِ اكرم ملتَّالِيم في فرمايا:

" حج مبروركي جزا جنت ہے۔ " (صحيح بخارى العمرة اباب وجوب العمرة و فضلها ا حديث: ٢٤٤٣ صحيح مسلم 'الحج 'باب فضل الحج و العمرة 'حديث: ١٣٣٩)

ایک دو سری حدیث میں ہے آپ نے فرمایا:

" مج كرنے كے بعد انسان گناہوں سے يوں پاك صاف ہو جاتا ہے گويا وہ آج پيدا ہوا " (صحيح البخاري) الحج باب فضل الحج المبرور عديث ١٥٢١ و صحيح مسلم الحج باب فضل الحج والعمرة حديث ١٣٥٠)

حضرت علی رہالتھ کا ارشاد ہے جو شخص قدرت و طاقت کے باوجود حج نہیں کرتا وہ خواہ یمودی ہو کر مرے یا عیسائی ہو کر ' یعنی اسلام پر اس کے خاتمے کا امکان نہیں۔

حضرت عمرفاروق بناتی فرماتے ہیں: میرا ارادہ ہے کہ اپنے کارندوں کو ملک کے اطراف میں بھیج کر ان لوگوں کا ببتہ چلاؤں جو استطاعت کے باوجود حج نہیں کرتے تاکہ ان پر جزیہ مقرر کر دوں' ایسے لوگ مسلمان نہیں' یہ لوگ مسلمان نہیں۔ (سنن سعید بن منصور)

اسلام کا پانچواں رکن: رمضان کے روزے کے ایک مہینہ میں روزے رکھنا فرض

ہے۔ روزہ ہر عاقل' بالغ' صحت مند اور باشعور مرد و عورت پر فرض ہے۔ صبح صادق سے غروب آفتاب تک کھانے 'پینے اور نفسانی خواہشات پر کنٹرول رکھنے کا نام روزہ ہے۔ روزہ انسان کو متقی اور پر ہیزگار بناتا ہے۔ مسافر اور مریض کو اجازت ہے کہ وہ روزہ چھوڑ دیں البته بعد از رمضان ان روزول کی قضا دینا ہو گی۔ روزے کی بڑے فضیلت اور ثواب ہے۔ آنخضرت سلی الله تعالی سے اجر و شخص ایمان کی حالت میں الله تعالی سے اجر و تواب کی فاطر روزے رکھے اس کی سابقہ زندگی کے تمام گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں۔" (صحیح المخادی ' الایمان' باب صوم رمضان احتسابا من الایمان' حدیث :۳۸ و صحیح مسلم' صلاة المسافرین' باب الترغیب فی قیام رمضان و هوالتراویح' حدیث :۷۲۰)

روزہ سے صبرو تخل' جفاکشی اور ناداروں سے ہدردی کے جذبات پیدا ہوتے ہیں روزہ لاتعداد فوائد کاموجب ہے۔

ان پانچوں ارکان کو دین اسلام میں بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ جس طرح عمارت کے استحام کے لئے بنیادوں کی گرائی اور مضبوطی ضروری ہے۔ اس طرح اسلام کی پختگی بھی گرے اور مضبوط ایمان کے بغیر ناممکن ہے۔ اور جس طرح عمارت کی تزئین و آرائش کی لئے سجاوٹ کا سامان ضروری ہوتا ہے۔ اس طرح عمارتِ اسلام کی آرائش بھی اعمالِ صالحہ سے ہوتی ہے بلکہ بعض اہل علم کے بقول اعمال کے بغیر ایمان کاوجود ہی عقاہے۔ اسی لئے اس حدیث میں آنخضرت ملی اللے فرمایا: "اسلام کی بنیاد ان پانچے چیزوں پر ہے۔"اس کا معموم ہیہ ہے کہ ان کی عدم موجودگی میں سے عمارت ہی سرے سے غائب ہو جائے گی۔

#### <sup>7</sup> - انسان کے تخلیقی مراحل اور انجام آخرت

(کامیابی و ناکای کی بنیاد زندگی کے آخری اعمال پر ہے)

عَنْ أَبِي عَبْدِالرَّحْمٰنِ عَبْدِاللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ: ﴿إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُطْفَةً، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذَلْكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضَعِّةً مِثْلَ فَلَكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضَعِيدً مِنْ مَنْ يَكُونُ مَنْ اللهِ المُعَلِكُ فَيَنْهُ عُلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيعٌ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيعٌ بَأَرْبُعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيعٌ أَنْ سَعِيدٌ، فَوَاللهِ اللّذِي لاَ إِلَه غَيْرُهُ! إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ أَوْ سَعِيدٌ، فَوَاللهِ اللّذِي لاَ إِلَه غَيْرُهُ! إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ

بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيَّنَهَا إِلاَّ فِرَاعٌ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، فَيَكْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، حَتَّى فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَّ ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، فَيَدْخُلُهَا» (رواه البخاري فيعُمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، فَيَدْخُلُهَا» (رواه البخاري ومسلم)

ابوعبدالرحنٰ سیدناعبدالله بن مسعود بناتیهٔ سے روایت ہے وہ کہتے ہیں ایک کی تخلیق یوں ہوتی ہے کہ وہ والدہ کے پیٹ میں چالیس یوم تک نطفہ کی صورت میں' اس کے بعد اتنے ہی روز تک جمے ہوئے خون کی صورت میں اور اس کے بعد اتنے ہی روز گوشت کے لو تھڑے کی صورت میں رہتاہے۔ بعد ازاں اس کی طرف ایک فرشتہ بھیجاجا تاہے وہ آ کراس میں روح پھونکتاہے اور اسے اس پیدا ہونے والے کے متعلق چار باتیں ' رزق ' عمر' عمل ' اور اس کے شقی (بد بخت) یا سعید (نیک بخت) ہونے کے متعلق ' لکھنے کا حکم دیا جاتا ہے۔ اس اللہ تعالیٰ کی فتم! جس کے علاوہ کوئی سچا معبود نہیں تم میں سے کوئی آدمی اہل جنت کے سے اعمال کر تا رہتا ہے یہاں تک کہ اس کے اور جنت کے مابین صرف ایک ہاتھ کا فاصله باقی رہ جاتا ہے تو اس پر وہ سابقہ تحریر غالب آجاتی ہے اور وہ شخص اہل جہنم کاساعمل کر کے جہنم میں چلاجاتاہے اور ایک شخص اہل جہنم کے ہے عمل کرتا رہتاہے۔ یہال تک کہ اس کے اور جہنم کے درمیان صرف ا یک ہاتھ کا فاصلہ باقی رہ جاتا ہے تو وہ سابقہ تحریر غالب آ جاتی ہے۔ اور وہ

# 

تخريج: صحيح البخاري، بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، ح:٣٢٠٨، ٣٢٠٨، ٢٦٥٣، وصحيح مسلم، القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، ح:٢٦٤٣.

منت الالفاظ: [يُخمَعُ خَلْقُهُ] (بعيغة الجمول) اس كامادة تخليق ركها جاتا ب [نُظفَةً] وه منى جس سے جنين (بچه) بنتا ہے۔ اسے نطفہ اس لئے كہتے ہیں كہ وہ بنے والے پانی كی قتم

سی بس سے بین (چہ) ہما ہے۔ اسے سفد اس سے سے بیں سد دہ ب در ب در ب است ہاں اور کا است بین است ہا ہوتا ہے۔ است ہما اور لگا اور لگا ہوتا ہے۔ [عَلَقَةً ] جما ہوا خون جو خشک نہ ہوا ہو چو نکہ وہ خون رحم کے ساتھ چمٹا اور لگا ہوا ہو تا ہے اس لئے اس عَلَقَةً کہتے ہیں۔ [مُضْغَةً ] گوشت کا اتنا سا مکڑا ہے چبانا ممکن ہو اس کی جمع "مفغ" آتی ہے۔ [أَجَلِه] مدت عمر۔ [فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ] اس پر تحریر غالب

آ جاتی ہے۔ اس سے اللہ تعالی کا علم یا لوح محفوظ میں لکھی ہوئی تحریر مراد ہے۔ یا وہ تحریر مراد ہے جو اس وقت لکھی گئی تھی جبکہ ہدانی والدہ کے پیٹ میں تھا۔

تشوی : آخضرت ملتی ایم اس حدیث مبارک میں انسان کے تخلیق مراحل فقد بر اور آخرت کے انجام کے متعلق فرمایا ہے۔ انسانیت کی ابتدا ابوالبشر حضرت آدم ملت استانیت کی ابتدا ابوالبشر حضرت آدم ملت ابتدا ابتد

ہوئی۔ ان کے متعلق قرآن مجید میں واضح ارشاد ہے کہ ان کی تخلیق مٹی سے ہوئی' بعد

اذال حضرت حوا کو پیدا کیا گیا اور پھراس جو ڑے سے ان کی نسل اور اولاد پھلی پھیلی۔ نبی اکرم ملٹی کیا کے اس فرمان سے معلوم ہو تا ہے کہ انسان کا مادۂ تخلیق جے ''نطفہ'' کہا جاتا ہے وہ رحم مادر میں پہنچ کر چالیس دن تک اس کیفیت میں رہتا ہے اور اس کا خمیر تیار

ہوتا رہتا ہے۔ اس کے بعد وہ دو سرے مرحلے میں "علقه" یعنی جامد خون کی شکل میں بدل جاتا ہے۔ اس کے بعد وہ تیسرے مرحلہ میں باتا ہے یہ حالت بھی چالیس دن تک رہتی ہے۔ اس کے بعد وہ تیسرے مرحلہ میں مضغه" یعنی گوشت کا لو تھڑا بن جاتا ہے۔ یہ حالت بھی چالیس دن تک رہتی ہے۔ اگر اللہ

تعالی جاہے تو انسان کو "کُنْ" کہ کر ایک لمحہ سے بھی پہلے پیدا کر سکتا ہے لیکن اس کی ثبیت ہے کہ انسان کی تخلیق تدریجاً ہو اس میں لاتعداد مصالح اور حکمتیں ہیں۔ مثلاً: [7] اگر بچہ رحم مادر میں بیہ تمام مراحل بکدم طے کر لے تو ماں کے لئے اس کا برداشت کرنا مشکل بلکہ ناممکن ہو تا ہے۔ یہ مختلف مراحل مال کے لئے سہولت کا باعث ہیں۔

الله تعالی کی قدرت و کبریائی کا اظهار بھی ہے۔ انسان اگر اپنی تخلیق کے ان مراحل پر ذرا غور کرے تو غرور و تکبر سے باز رہے۔ قرآن مجید میں بار بار انسانوں کو اپنی حقیقت

پر غور کرنے کی طرف توجہ دلائی گئی ہے۔

ج الله تعالى بدبودار پانى كے قطرے سے انسان بنانے پر قادر ہے تو مرنے اور مٹى ہو جانے كى مشكل نسيں۔

ج اس میں انسانوں کو بیہ سبق بھی دیا گیا ہے کہ انہیں اپنے تمام معاملات کو اطمینان سے تدریجاً سر انجام دینا چاہئے۔ عجلت میں کوئی فائدہ نہیں۔ قدرت و طاقت کے باوجود اللہ تعالیٰ نے انسان کو دفعتاً پیدا نہیں کیا۔ زمین و آسان چھ دنوں میں پیدا کئے للذا انسان کو

بھی جلد بازی سے کام نہیں لینا چاہئے۔ ان کے علاوہ بھی اس میں لاتعداد مصلحتیں ہوں گی اہل علم غور کر سکتے ہیں۔ چالیس چالیس دن کے تین مراحل مکمل ہونے کے بعد اس کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے جو

رزق عمر عمل اور انجام لعنی شقی ہو گایا سعید سے امور انسان کی تقدیر کملاتے ہیں۔
احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ہرانسان کی تقدیر زمین و آسان کی تخلیق سے بھی بہت پہلے
لوح محفوظ میں ثبت ہے۔ یہ لکھنالوح محفوظ سے الگ ہے۔ لوح محفوظ تو پوری کا نتات کے
متعلق اللہ تعالی کے علم کے موافق ہے۔ جبکہ اس تحریر کا تعلق صرف پیدا ہونے والے
اس ایک فرد سے ہوتا ہے۔ یا اس سے مراد یہ ہے کہ اللہ تعالی کے علم میں اس فرد کے

اس آیک فرد سے ہو ما ہے۔ یا اس سے مراد نیہ ہے کہ اللہ تعالی کے ہم میں اس فرد کے متعلق جو کچھ ہو تا ہے فرشتے پر اس کا اظہار کر دیا جاتا ہے۔ تقدیر کے مسئلہ میں اکثر لوگ پریشان ہوتے ہیں کہ ہمارے نیک و بد ہونے اور جنتی یا

جنمی ہونے کے فیصلے پہلے ہی ہو چکے ہیں تو اب عمل کرنے کا فائدہ یا ضرورت کیا ہے؟ یہ سب تقدیر سے لاعلمی کی بنا پر ہے۔ تقدیر محض اللہ تعالیٰ کے علم کا نام ہے اللہ تعالیٰ اپنے کا مل علم کی روشنی میں ہرانسان کے بارے میں پہلے سے جانتا ہے کہ یہ شخص کس قتم کے

اعمال کرے گا اور اس کا انجام کیا ہو گا؟ اس میں جبرنام کی کوئی چیز نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ عمل کرنے میں انسان کو مکمل طور پر اختیار دیا گیاہے کہ وہ جو راہ چاہے اختیار کرے اس کی «اِعْمَلُوا! فَكُلُّ مُّيَسَّـرٌ لِّمَا خُلِقَ لَهُ» (صحيح البخاري، التفسير، باب فسنيسره للعسراى، ح:٤٩٤٩ وصحيح مسلم، القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه . . . ، ح: ۲٦٤٧)

"تم عمل کرتے رہو ہرایک کو اس عمل کی توفیق مل جائے گی جس کے لئے اسے پیدا

نیز دیکھیں کہ انسان کے رزق کے متعلق بھی تو فیصلہ ہو چکا ہے کہ یہ شخص فلال فلال رزق کھائے گاوہ رزق اسے لامحالہ مل کر رہے گا لیکن اس ایمان کے باوجود انسان حصولِ رزق کے لئے مکمل محنت کر تا اور ہاتھ پاؤں مار تا ہے۔ اس طرح اس کی عمر کے متعلق بھی پہلے سے فیصلہ ہو چکا ہے اس کے باوجود اپنے آپ کو زندہ رکھنے کے لئے ہزاروں جتن کر تا م اور حوادث و خطرات سے بیخے کے لئے پوری کو شش کر تا ہے حالا نکہ موت برحق ہے ای وقت آئے گی جب اس کا وقت آئے گا لیکن موت پر یقین کے باوجود ممکن حد تک

انسان اپنے آپ کو خطرات سے بچاتا ہے۔ اس طرح انسان چونکہ اپنے متعلق نہیں جانتا کہ الله تعالی کے ہاں اس کا انجام کیا لکھا ہے اسے اپنا انجام بمتر بنانے کے لئے اللہ تعالیٰ کے انکامات کی پابندی کرنی چاہئے۔

شقی یاسعید اور دہ حق کے مطابق نیک اعمال کرے اور اعمال صالحہ بجالانے کی صلاحیت ہو ۔ اور دہ حق کے مطابق نیک اعمال کرے تو دہ سعید ہوتا ہے اور اس کے

برعكس شخص كو شقى (بدبخت) كما جاتا ہے۔ اس كے بعد آنخضرت ملتي الله فتم اٹھا كر فرمايا: الله تعالیٰ کی قتم! جس کے سوا کوئی سچا معبود نہیں 'کوئی مخص ساری زندگی اہل جنت کے اعمال (صالحہ) کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ اس کے اور جنت کے درمیان صرف ایک ہاتھ کا فاصلہ باقی رہ جاتا ہے اور وہ جنت میں جانے کے قریب ہو تا ہے کہ وہ نوشتہ اس پر

غالب آجاتا ہے اور وہ کوئی ایساکام کر بیٹھتا ہے جس کے بتیجہ میں وہ جہنم رسید ہو جاتا ہے۔ اس طرح کوئی شخص برے اعمال کر کے جہنم میں جانے والا ہو جاتا ہے کہ اس پر سابقہ تحریر

غالب آ جاتی ہے اور وہ توبہ اور نیک اعمال کر کے جنت کا مستحق ہو جاتا ہے۔

اس تفصیل سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ کسی کے جنتی یا جنمی ہونے کا فیصلہ اس تحریر کی بنیاد پر نہیں ہو تا بلکہ انسان کے اپنے کئے ہوئے اعمال کا نتیجہ ہو تا ہے۔

نیزیہ بھی ثابت ہوا کہ اپنے یا کسی دوسرے شخص کے ظاہری اعمالِ صالحہ کو دیکھ کر اس کے قطعی جنتی ہونے کا فیصلہ نہیں کیا جا سکتا' نامعلوم آئندہ زندگی میں اس کے اعمال کیسے ہوں؟ اس طرح اس کے گناہوں کو دیکھ کر قطعی جنمی ہونے کا فیصلہ کرنا بھی مشکل ہے۔

عین ممکن ہے کہ وہ توبہ کر لے اور نیک عمل کر کے اپنے رب کو راضی کر لے۔ اور اس کا خاتمہ بالخیر ہو' زندگی کے آخری لمحہ تک نیکی یا بدی کا پانسہ لیٹ سکتا ہے۔

اس حدیث میں نیک اعمال کی ترغیب ہے کہ شاید یمی زندگی کا آخری لمحہ ہو اس طرح گناہوں سے نفرت دلائی گئی ہے نامعلوم یہ وقت زندگی کا آخری لمحہ ہو اور گناہ کرتے ہوئے موت آگئ تو انجام بخیرنہ ہو۔ کیونکہ انسان کو اپنی موت کا کوئی علم نہیں کہ کب آ جائے اس لئے اسے ہروقت اس کی فکر ہونی چاہئے۔ اس لیے نبی ساڑیا نے یہ دعا تعلیم فرمائی:

«يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ! ثَبَّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ»(جامع الترمذي، الدعوات، باب دعاء: يا مقلب اَلقلوب، ح:٣٥٢٢ وانظر صحيح الجامع الصغير للألباني،

ح: ۷۹۸۷)

"اے دلوں کو پھیرنے والے (اللہ)! میرے دل کو دین پر ثابت رکھ۔"

ایک اور دعاہے۔

﴿ رَبَّنَا لَا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً ۚ إِنَّكَ أَنتَ

**ٱلْوَهَابُ** (آل عمران٣/٨)

"اے ہمارے رب! جب تونے ہمیں ہدایت سے سرفراز کیا تواس کے بعد ہمارے دلوں کو ہدایت سے نواز بے شک تو بے حدو حساب عطافرمانے والا ہے۔"

یہ دعا ہر نماز میں یا نماز کے بعد ضرور کرنی چاہیے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالی ہم سب کا خاتمہ ایمان پر فرمائے۔ آمین۔

#### ۵۔ مذمت بدعت

عَنْ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ أُمِّ عَبْدِاللهِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هٰذَا هَا لَيْسَ مِنهُ فَهُوَ رَدُّ» وَفِي رَوَايَةٍ لِمُسْلِم «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ» (رواه البخاري ومسلم) عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ» (رواه البخاري ومسلم) المالمؤمنين ام عبدالله حضرت عائشه بَيْنَ وايت ہے كه رسول الله طفق فرمایا: "بو فخص ہمارے دین میں كى الي بات كوجارى كرے جو اس دین میں نہیں ہے۔ تو وہ بات (عمل) مردود ہے۔ "مسلم كى روايت كے الفاظ يول بين: "كه جو شخص ايسا عمل كرے جس كا ہمارے دين ميں كى الفاظ يول بين: "كه جو شخص ايسا عمل كرے جس كا ہمارے دين ميں كم نہيں تو وہ (عمل) مردود ہے۔ "

تخريج: صحيح البخاري، الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور أنالصلح مردود، ح:٢٦٩٧ وصحيح مسلم، الأقضية، باب نقض الأحكام الأعلام الأعلام الأعكام الأعلام الأعرب عنه الأمور، ح:١٧١٨.

الالفاظ: [مَنْ أَخْدَثَ] جو شخص اپنی طرف سے جاری کرے۔ [فی اُمْرِ مَا] ہمارے اُس دین میں جے اللہ تعالی نے ہمارے لئے منتخب فرمایا ہے۔ [مَا لَیْسَ مِنْهُ] ایسا عمل جو دین کے منافی اور مخالف ہو یا وہ ایسا عمل ہو جس کی تائید دین کے عمومی قواعد و دلائل سے نہ ہوتی ہو۔ [فَهُوَ دَدُّ] وہ نعل اپنے بطلان اور عدم اعتبار کے سبب اسی فاعل پرلوٹادیا جائےگا۔ تشریج: آنخضرت ملٹھیا نے اس حدیث مبارک میں فرمایا ہے کہ جو مخص ہمارے اس دین میں کسی ایس بات کو جاری کرے جس کا اس میں تھم نہیں ہے یا اس کا وجود نہیں

ہے۔ تو وہ مردود ہے۔ دین اسلام' الله تعالی کا پہندیدہ دین ہے چنانچہ قرآن کریم میں ہے۔ ﴿ إِنَّ اَلِدِينَ عِنْدَ اللَّهِ اَلْإِسْدَادُةً ﴾ (آل عمران ۱۹/۲۱)

"بُ شِکُ الله تعالی کے ہاں بینڈیدہ دین صرف اسلام ہے۔"

جو شخص اسلام کے علاوہ کوئی دو سرا دین' ند بہ یا طریقتہ اختیار کرے وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ہر گز سند قبولیت نہیں پاسکتا چنانچہ قرآن مجید میں دو سری جگہ ارشاد ہے۔

﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ آلِكُ ﴿ وَلَا عمران٣/ ٨٥)

''جو هخص اسلام کے علاوہ کوئی دو سرا دین یا مذہب اختیار کرے وہ اس سے ہر گز قبول نہ کیاجائے گااور ایبا کھخص آخرت میں خسارہ پانے والوں میں سے ہو گا۔''

انسان اپنی کمزوری اور لاعلمی کے باعث نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ کن کاموں سے راضی اور کن کاموں سے ناراض ہو تا ہے اس لئے انسانوں کے لئے دین' نذہب اور ضابطہ حیات بھی خود اللہ تعالیٰ نے مقرر فرما دیا ہے۔ جس میں کسی کو ترمیم یا تنتیخ و تبدیلی کرنے کا حق حاصل نہیں۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ﴾ (المائدة ٣/٥)

"آج میں نے تمہارے لئے تمہارے دین کو مکمل کر دیا ہے اور اپنی نعمت تمہارے اوپر پوری کردی ہے اور تمہارے لئے اسلام کو بطور دین پند کیا ہے۔"

چو نکہ دین ہر لحاظ سے کامل و مکمل ہے اس میں کسی بھی لحاظ سے کوئی کمی نہیں۔ اب اگر کوئی شخص اپنی طرف سے دین میں کسی بات کا اضافہ کرے تو گویا ایسا شخص دین کو نا قص سبھتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے مقام پر یا منصب رسالت پر خود فائز ہونا چاہتا ہے۔ جس چیز کا دین میں بنیادموجود نہرہو 'اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول نے اس کی اجازت نہ دی ہو' اسے ازخود نیکی سمجھتے ہوئے دین کا حصہ سمجھنا یا باعث ثواب سمجھنا گمراہی ہے۔ اصطلاحِ شریعت

ہر وورین کے برے دین ہو سے جب جب ہے وہ بعد ایک میں ایسا عمل بدعت کملا تا ہے۔ میں ایسا عمل بدعت کملا تا ہے۔

آنخضرت ملٹی جیام ہا بدعت کی ندمت بیان فرمائی اور اس کے ہولناک انجام سے ڈرایا ہے۔ آپ ہر خطبہ کے آغاز میں فرمایا کرتے تھے:

﴿ وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ ﴾ (صحيح مسلم، الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، ح: ٨٦٧ وسنن النسائي، العيدين، باب كيف الخطبة، ح: ١٥٧٩ وسنن ابن ماجه، المقدمة، باب اجتناب البدع والجدل، ح: ٤٥)

''(بے شک) دین میں نئے کام سب سے برے ہیں اور ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔''

ايک روايت ميں بيہ الفاظ ہيں:

﴿وَكُلُّ ضَلاَلَةٍ فِي ٱلنَّارِ»(سنن النساني، ح:١٥٧٩)

"ہر گمراہی کا انجام جہنم ہے۔"

ای لئے ابودرداء رہائٹے فرماتے ہیں' اللہ تعالیٰ کی قشم! اللہ تعالیٰ کے رسول ملٹی کیا نے ہمیں صاف اور روشن شاہراہ پر چھوڑا ہے۔ جس کی رات بھی دن کی مانند روشن اور اضح میں ''در در اور داروں اللہ قرمی کا مقدمی کی سائٹہ اللہ ا

واضح ہے۔ " (سنن ابن ماجه 'المقدمة 'باب اتباع سنة رسول الله ملتَّ اللهِ عُلَيْدِ ' مدیث: ۵) لیمن اس میں "ارکل ' برای اور ان هو انہیں ہیں اس سر انحوافی نے زیالا

یعنی اس میں تاریکی' سیاہی اور اندھیرا نہیں ہے۔ اس سے انحراف کرنے والا تباہ ہو گا۔ مفرت مولانا حاکم علی صاحب رطیقہ شیخ الحدیث جامعہ رحمانیہ کراچی' فرمایا کرتے تھے کہ

آنخضرت ملٹائیا کا دنیا میں وجود مسعود' دن کی مائند اور آپ کا اس دنیا سے رخصت ہو جانا رات کی مثل ہے۔ لیکن دین اس قدر واضح اور صاف ہے کہ آپ کے بعد بھی امت کے لئے دین کے مسلہ میں کوئی اہمام نہیں۔

اسلام ہراعتبار سے ایک کامل و مکمل دین اور جامع نظریه ٔ حیات ہے اور اس میں انسانی

ایک دفعہ خطبہ دیتے ہوئے فرمایا ''میرے بعد بہت سے اختلافات رونما ہول گے تم میری اور خلفائے راشدین کی سنت کو مضبوطی سے تھامے رکھنا او دین میں ایجاد کردہ نئی نئی باتول سے احتراز کرنا کیونکہ ہرنئ بات بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔'' (سنن ابی داود' السنة' باب فی لزوم السنة' ح :۲۷۷، جامع الترمذی' ح :۲۷۷۱)

بدعت نه صرف ایک خلاف شریعت عمل ہے بلکہ اختلاف و انتشار کا سبب بھی ہے۔

زندگی کے ہر شعبہ کے متعلق احکام اور مدایات موجود ہیں۔ نہی وجہ ہے کہ دین کے نام پر

ا پی طرف سے کسی کو اس میں اضافہ یا تبدیلی کی اجازت نہیں دی گئی۔ آنخضرت ملٹھ کیا نے

اس سے امت میں گروہ بندی اور فرقے پیدا ہوتے ہیں۔ بدعت سنت کی ضد ہے۔ حسان بن عطیہ (تابعی) اور ابو ہررہ رفالتہ سے منقول ہے: "جس قوم نے کوئی بدعت ایجاد کی تو ان سے اس قدر سنت اٹھا لی جاتی ہے پھر اللہ تعالی قیامت تک اس سنت کو لوگوں کی طرف نہیں لوٹا تا۔" (تفصیل کے لیے: مکلوۃ للالبانی ۱۹۱۱)

اس تفصیل سے بدعت کی شاعت واضح ہوتی ہے کہ بدعت نہ صرف ایک ندموم عمل ہے بلکہ بید گراہی اور دخولِ جہنم کا سبب بھی ہے۔ بعض بدعی حضرات اپنی ایجاد کردہ بدعات کو سند جواز دینے کے لئے بدعت کو حسنہ اور سینہ میں تقسیم کرتے ہوئے گئے ہیں کہ بدعت سینہ فدموم ہے اور بدعت حسنہ مستحن ہے۔ بیہ محض شیطانی دھو کہ اور وسوسہ ہے ورنہ آنخضرت ساٹھ کیا کے ارشاد کے مطابق آگل بِدْعَةِ ضَلاَلَةً یَا ہر بدعت گراہی اور [کُلُّ مِنْ اللَّهُ فِي النَّادِ] ہر گراہی کا انجام جنم ہے۔

#### ٢- حلال مرام اور اصلاح قلب

عَنْ أَبِي عَبْدِاللهِ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا فَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الْحَلاَلَ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُّشْتَبِهَاتٌ لاَّ يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِّنَ النَّبُهَاتُ لاَّ يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِّنَ النَّبُهَاتِ فَقَدِ يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ

اسْتَبُراً لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرَامِ كَالرَّاعِي يَرْغَى حَوْلَ الْحِمٰى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِي فِيهِ، أَلاَ وَإِنَّ حِمَى اللهِ فِيهِ، أَلاَ وَإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ أَلاَ وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ: أَلاَ وَهِيَ الْقَلْبُ» (رواه البخاري ومسلم)

ابو عبداللہ سیدنا نعمان بن بشیر رفتھ سے روایت ہے کہتے ہیں میں نے رسول اللہ سال ہی فرماتے ہوئے ساکہ "حلال چیزوں کا تھم بالکل واضح ہے اور حرام چیزوں کا تھم بھی واضح ہے ان دونوں (حلال و حرام) کے درمیان کچھ امور منتابہ ہیں جن کی حلت و حرمت کو اکثر لوگ نہیں جانے پس جو شخص اس قتم کی غیرواضح اشیاء سے بچ گیااس نے اپنے دین اور عرت کو بچالیا۔ اور جو شخص اس قتم کے امور کو اختیار کرنے گئے وہ حرام میں جاپڑے کہ جانور چراگاہ کوئی چرواہا چراگاہ کے آس پاس جانوروں کو چرائے تو میں جاپڑے کہ جانور چراگاہ میں جاپڑچیں۔ خبردار! ہرباد شاہ کی چراگاہ ہوتی ہو سکتا ہے کہ جانور چراگاہ میں جاپڑچیں۔ خبردار! ہرباد شاہ کی چراگاہ ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی چراگاہ سے مراد اس کی حرام کردہ اشیاء ہیں۔ خبردار! جہم میں گوشت کا ایک مکرا ہے آگر وہ درست ہو تو سارا جہم درست رہتا ہے اور آگر وہ خراب ہو جاتا ہے۔ خبردار! وہ گوشت کا ایک مکرا ہو جائے تو سارا جہم خراب ہو جاتا ہے۔ خبردار! وہ گوشت کا مکرا دل ہے۔ نہو سارا جہم خراب ہو جاتا ہے۔ خبردار! وہ گوشت کا مکرا دل ہے۔ "

نخريج: صحيح البخاري، الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، ح:٥١، ٢٠٥١ وصحيح مسلم، المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، ح:١٥٩٩.

ج الالفاظ: [بيِّنٌ] "نظاهر" ان سے مراد وہ اشياء ميں جن کی حلت و حرمت الله تعالی اور

اس کے رسول کی نص یا مسلمانوں کے اجماع سے واضح طور پر ثابت ہے۔ [مُشْتَبِهَاتً] سے مراد وہ امور اور اشیاء ہیں جن کی حلت و حرمت کے دلائل واضح نہ ہول بلکہ بعض دلائل میں ان کی حلت کا اشارہ ہو اور بعض سے ان کی حرمت معلوم ہوتی ہو۔

وجود اشتماه: ١ اختلاف علماء "كيونكه تحقيق يا ترجيح دلاكل مين اختلاف موسكتا ہے-

<u>و موب باباء</u> ② بعض اشیاء من وجہ قابل ترک اور من وجہ لا ئق اخذ ہوں' جیسے عورتوں کا بار بار قبرستان حانا۔

- ابعض اشیاء اصل میں حلال ہیں لیکن بعد میں کسی جحت 'قصہ یا قریبنہ و علامت کی بنا پر
   اس کی حرمت کا اشتباہ پیدا ہوا جیسے کسی نے ' اپنا شکاری کتابسم اللہ پڑھ کر چھوڑا لیکن
   بعد میں اس کے ساتھ کوئی اور کتا بھی شریک ہو گیا۔
  - ال میں تعارض ہے۔
  - ای اس سے مراد مباح یا مکروہ یا ان اشیاء کا کثرت سے استعمال ہے۔
- علماء کا قول ہے کہ مباح اشیاء کا زیادہ استعال' مکروہ کے ار تکاب کا پیش خیمہ ہے اور مکروہ اشیاء کاعام استعال حرام کے ار تکاب کا باعث بنتا ہے۔

[اتَّقَى الشُّبَهَاتِ] ان مشتبہ امور سے بچا۔ [فَقَدِ اسْتَبُرَأَ لِدِیْنِهِ وَعِرْضِهِ] اس نے اپنی دینی حالت کو شرعی ندمت سے اور اپنی عزت کو لوگوں کے طنز سے محفوظ کر لیا۔ [وَقَعَ فِی الشَّبَهَاتِ] یعنی جو شخص جرأت کر کے اس قتم کے غیرواضح امور کو اختیار کرے اور ان کا ارتکاب کرے تو اس سے اس میں دینی تسائل آ جاتا ہے جس کے نتیجہ میں بالعموم صریحاً حرام کے ارتکاب کی جرأت بھی پیدا ہو جاتی ہے۔

تشویج: آنخضرت طی کیا نے اس حدیث مبارک میں فرمایا کہ شرعی طور پر جو چیزیں حال یا حرام ہیں ان کا حکم بالکل واضح ہے اور ان کے لیے کتاب و سنت کے واضح دلائل موجود ہیں۔ البتہ بعض چیزیں الی ہیں جن کی حلت و حرمت کی صراحت نہیں۔ البی صورت میں

یں۔ اہت سے ایک جامع اصول بیان فرمایا کہ جس چیز کی حلت و حرمت واضح نہ ہو اس آپ سالی ایک جامع اصول بیان فرمایا کہ جس چیز کی حلت و حرمت واضح نہ ہو اس سے اجتناب ہی کیا جائے۔ کیونکہ اگر آدمی اس فتم کی مشکوک اشیاء سے پر ہیز نہ کرے تا اندیشہ ہے کہ وہ آہستہ آہستہ حرام بھی استعال کر لے گا۔ آنخضرت ملی کی کا بھی یمی معمول مبارک تھا کہ آپ مشتبہ اشیاء سے خوب احتیاط فرماتے۔ آپ کو اگر یو نمی کہیں سے کوئی تھجور مل جاتی تو محض اس خوف سے نہ کھاتے کہ کہیں یہ صدقہ کی نہ ہو۔

ایک دفعہ آپ ملٹی آیا کے نواسے حضرت حسن بڑاٹھ آپ کے ہمراہ جا رہے تھ' راستہ میں کھجور پڑی ملی تو حضرت حسن بڑاٹھ نے اٹھا کر منہ میں ڈال لی۔ آپ نے ان کے منہ میں انگلی ڈال کر کھجور نکلوا دی کہ کمیں ہے صدقہ کی نہ ہو جو کہ میرے اور میری آل کے لئے طال نہیں۔ (صحیح مسلم' الزکوٰۃ' باب تحریم الزکاۃ علی رسول الله ملٹی وهم بنو هاشم و بنو المطلب دون غیرهم ح :۱۹۹۹)

اس لئے امت کو مشتبہ امور سے بچنے کی ہدایت فرمائی کہ اس سے انسان کا دین اور عزت دونوں محفوظ رہتے ہیں۔ پھر آپ نے یمی بات ایک چرواہے کی مثال دے کر واضح فرمائی جو بادشاہ کی مقرر کردہ چراگاہ کے اردگر د جانوروں کو چرائے تو ممکن ہے کہ اس کے جانور سلطانی چراگاہ کے اندر جا داخل ہوں۔ جس سے بادشاہ خفا ہو اور اسے سزا دے۔ آپ فرمایا: جس طرح بادشاہ کی کچھ مقررہ صدود ہوتی ہیں جنہیں توڑنے اور ان سے تجاوز کرنے کی اجازت نہیں ہوتی۔ اس طرح اللہ تعالی کی بھی کچھ صدود ہیں۔ اس کی صدود اس کی حرام کردہ چیزیں ہیں اس کی مقرر کردہ صدود سے تجاوز کرنے والا اللہ تعالی کے غضب کا کی حرام کردہ چیزیں ہیں اس کی مقرر کردہ صدود سے تجاوز کرنے والا اللہ تعالی کے غضب کا متعلق فرمایا کہ اس کے بعد آپ مائی ہے ناسان کے سینے میں دھڑ کے والے دل کے متعلق فرمایا کہ اسکا خاص خیال رکھا کرو۔ سارے جسم کا دارومدار دل پر ہے دل کا بگاڑ فورے جسم کا بگاڑ اور دل کی اصلاح سے پورے جسم کی اصلاح ہوتی ہے۔ دل کی اس

﴿اللَّهُمَّ اجْعَلْ فِي قَلْبِي نُورًا ﴾ (صحيح البخاري، الدعوات، باب الدعاء إذا انتبه من الليل، ح: ٣١٦ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب صلاة النبي ﷺ

ودعائه بالليل، ح: ٧٦٣)

<sup>&</sup>quot;یاالله! میرے دل کو (اپنے دین اور اطاعت کے نورسے) منور فرما۔"

دل انسانی افکار و خیالات ' جذبات و احساسات اور تمام جسمانی حرکات و سکنات کا مرکز و محور ہے۔ پہلے دل میں کوئی ارادہ یا خواہش پیدا ہوتی ہے۔ اس کے بعد انسان اسے عملی جامہ پہناتا ہے۔ اس لیے دل کی اصلاح بدن کی اصلاح سے مقدم ہے کیونکہ بدن ' دل کا تالع ہے۔ پیشِ نظر حدیث میں بھی تلقین کی گئی ہے کہ احکام دین کی بجا آوری میں حد درجہ احتیاط کی ضرورت ہے تقوی اس چیز کا نام ہے کہ انسان حرام و محروبات کے ساتھ ساتھ الی مباح چیزوں کو بھی ترک کر دے جن میں کراہت یا حرمت کا ادنی شائبہ بھی بایا جاتا ہو۔ اس تقویٰ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ﴾ (آل عمران٣/١٠٢)

"اے ایمان والو! اللہ تعالی سے ڈرتے رہو جیسا کہ اس سے ڈرنے کاحق ہے۔"

#### نیز آنخضرت ملٹھیا نے فرمایا:

«دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ» (جامع الترمذي، صفة القيامة، باب ٦٠، ح:٢٥١٨)

''جو ہاتیں شک میں ڈالیں انہیں چھوڑ دواور جو شک میں نہ ڈالیں انہیں اختیار کرو۔'' ایک اور موقع پر آپ نے دل کی طرف اشارہ کر کے فرمایا:

«اَلَتَّـقُوٰى هٰهُنَا»(صحيح مسلم، البر والصلة، باب تحريم ظلم المسلم وخذله ...، ح:٢٥٦٤)

"اصل تقوی یهان ہو تاہے۔"

چونکہ پورے جم کا دارومدار دل پر ہے اس لئے اس کی اصلاح کی بہت ضرورت ہے دل کی اصلاح پورے جسم کی اصلاح ہے۔

## اخلاص 'خیرخوائی 'وفاداری

عَنْ أَبِي رُقَيَّةَ تَمِيمِ بْنِ أَوْسِ الدَّارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّمِيحَةُ » قُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ: النَّبِيَ عَلَىٰ: لِمَنْ؟ قَالَ:

اللهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ (رواه مسلم)

ابورقیہ سیدنا تمیم بن اوس داری رہائی ہے روایت ہے کہ نبی اکرم ملتہا ہے اور ملتہ ہے کہ نبی اکرم ملتہ ہے کہ نبی اکرم ملتہ ہے نہ فرمایا "دین خیرخواہی) کس کے لئے ہو؟ آپ نے فرمایا: "اللہ تعالی کے لئے "اس کی کتاب کے لئے "اس کی کتاب کے لئے "اس کی کتاب کے لئے "اس کی حکمرانوں اور عوام کے لئے ۔ "

تخريج: صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان أن الدين النصيحة، ح: ٥٥.

مشرح الالفاظ: [اَلنَّصِيْحَةُ] كى چيزكو خالص اور صاف كرنا۔ اس سے اشتقاق كر كے عرب كتے ہيں [نصَحْتُ الْعَسَلَ] ميں نے شد كو صاف كيا۔ يہ جملہ اس وقت كما جاتا ہے جب شد كو موم سے خوب صاف كر ليا جائے۔ ايك قول كے مطابق ' نصيحت كا لفظ [ نصَحَ اللَّهُ حُلُ اللَّهِ اللهِ وقت كمتے ہيں جب كوئى مخص اپنا كبرا سى كر اللهِ جُلُ اللهِ اللهِ وقت كمتے ہيں جب كوئى مخص اپنا كبرا سى كر

درست کرے۔ گویا اس طرح منصوح کے ساتھ ناصح کے عمل کو کپڑے کے درست کرنے سے تثبیہ دی گئی ہے۔

تشریج: آنخضرت ملی ایم مختر حدیث مبارک میں فرمایا: ((الدین النصیحة)) دین خیر خواہی کا نام ہے کہ دین کا دارومدار تصیحت یعنی ہمدردی اور خیر خواہی پر ہے۔ تصیحت ایک جامع لفظ ہے جس کا مفہوم بہت زیادہ وسیع ہے ' یہال اس کا مفہوم یہ ہو سکتا ہے کہ حقدار

بی صفح میں منا ہے میں منا ہے۔ کے حق کی حفاظت کرنا۔ منا منا اور ار مفر منا ہے کا دیا ہے کا خواجہ در این صل میں اور اس مارا

اردو میں اس لفظ کا مفہوم' حق ادا کرنا' خیر خواہی ادر اخلاص ہے' یہ چیز دین کا اصل جز ہے۔ اسی لئے جب آپ نے فرمایا کہ دین ' نفیحت کا نام ہے۔ تو صحابہ کرام ڈٹکاٹٹی نے فوراً دریافت کیا' اے اللہ کے رسول! یہ نفیحت کس کے حق میں ہو؟ تو آپ نے فرمایا: اللہ

تعالیٰ کے لئے 'اس کی کتاب کے لیے' اس کے رسول کے لئے' مسلمانوں کے حکمرانوں اور

عوام کے لئے۔

سے اللہ تعالیٰ کے حق میں نصیحت انسان صدق ول سے اللہ تعالیٰ پر ایمان لائے' اس کے 🗕 احکام کی اطاعت کرے' اس کی ذات اور صفات اور

حقوق میں کسی کو اس کا شریک نہ ٹھرائے 'اسے ہر عیب سے پاک و منزہ سمجھے اس سے محبت رکھے۔ اس کی نافرمانی سے بیج 'جو کام اللہ تعالی کو پیند ہیں وہ کرے اور جن کامول

سے وہ ناراض ہو تا ہے ان سے بچے۔

کتاب اللہ کے حق میں نصیحت کی ایمان رکھے' اور پوری توجہ کے ساتھ اس کتاب اللہ کے حق میں نصیحت کی تلاوت کرے اور معانی مطالب پر غور کرے اور

امکانی حد تک اس پر عمل بھی کرے۔

رسول کے حق میں نفیحت محبت رکھ' آپ کی تعظیم کرے' آپ کی سنت واحکام پر

عمل کرنے کاشیدائی ہو' اور اپنی زندگی کو اسوۂ رسول میں ڈھالنے میں کوشاں رہے۔

ائمہ مسلمین کے حق میں نفیحت مسلمان ائمہ (حکام) کے حق میں نفیحت یہ ہے کہ

دین کی حدود کے اندر رہتے ہوئے ان کی اطاعت

كرے ' انہيں اجھے مشورے دے ' غلطی سے آگاہ كرے ' انہيں ظلم و تعدى سے روكے اور ان کے خلاف بغاوت نہ کرے۔

عامة المسلمين كے حق ميں نفيحت | ان كے ساتھ جدردى ركھ، حسنِ سلوك سے پیش آئے' ممکن حد تک ہرایک کو فائدہ پنچائے'

کسی کو ایذا نہ دے' بردوں کا احترام کرے اور چھوٹوں سے شفقت سے پیش آئے۔ ان کے عيوب پر برده ڈالے' امر مالمعروف اور نهی عن المنکر کا فریضہ سمرانجام دیتا رہے۔

حضرت جرير بن عبدالله البجلي منالله فرمات مين:

«بَايَعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى إِقَامِ الصَّلْوةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَالنُّصْح لِكُلِّ مُسْلِمٍ» (صحيح البخاري، مواقيتَ الصلاة، باب البيعة على إقام الصلاة، ح: ٥٢٤ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان أن الدين النصيحة، ح:٥٦)

سے نمازیر هنا۔ ﴿ زَكُوةَ اداكرنا۔ ﴿ اور مرملمان كے ساتھ خيرخواي كرنا۔ " حفزت جریر بن عبداللہ بناللہ زندگی بھراس عمد کے پابند رہے اور ہر مسلمان کے ساتھ خیر خواہی کرتے رہے۔ ان کے فضائل و مناقب کے سلسلہ میں حافظ طبرانی رمایٹلہ نے ایک عجیب واقعہ نقل کیا ہے کہ ایک دفعہ حضرت جربر بن عبداللد رہائلہ نے اپنے خادم کو تھم دیا کہ کوئی گھوڑا خرید لائے۔ خادم نے تین سو درہم کا گھوڑا خریدا اور گھوڑے کے مالک کو ماتھ لے کر حاضر ہوا تاکہ اسے قیمت ادا کر دی جائے حضرت جریر بڑھنے نے گھو ڑے کے مالک سے فرمایا: تم نے بیہ تین سو کا پیچا ہے لیکن گھو ڑا اس سے زیادہ قیمت کا ہے کیا تم اسے وارسو درہم میں بیچنے پر تیار ہو اس نے کہا آپ کی مرضی ہے۔ آپ نے پھر فرمایا: تمهارے ا کھوڑے کی قیمت اس سے بھی زیادہ ہے۔ کیا پانچ سومیں ٹھیک ہے اس طرح آپ سوسو ورہم بڑھاتے گئے اور مالک راضی ہو تا گیا۔ وہ کیوں راضی نہ ہو تا اسے تو تین سو کی بجائے الیادہ رقم مل رہی تھی۔ آخر انہوں نے وہی گھو ڑا آٹھ سو درہم میں خرید لیا انہیں کما گیا کہ معرت! یہ گھوڑا تین سومیں مل رہا تھا آپ نے اس قدر رقم دے دی؟ تو فرمایا: میں نے آمخضرت النفایل کے ہاتھ پر بیعت کی تھی کہ ہر مسلمان کے ساتھ خیرخواہی کروں گا۔

(فتح البارى ١٨٣/١ تحت ح: ٥٥ طبع دارالسلام)

## ٨- تحفظ جان و مال مسلم

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ الناسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَأَمْرِتُ أَنْ أَقَاتِلَ الناسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلاَة، وَيُؤْتُوا الزَّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا، ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمُوالَهُمْ إِلاَّ بِحَقِّ الإِسْلاَمِ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ (رواه البخاري ومسلم)

سیدنااین عمر فی آفات روایت ہے کہ رسول الله طآبی این فرمایا: "مجھے حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ کرتا رہوں تا آنکہ وہ گواہی دیں کہ الله تعالیٰ کے سواکوئی سچا معبود نہیں اور محمد (طابی الله تعالیٰ کے رسول ہیں ' نماز قائم کریں اور زکوۃ دیں۔ جب وہ یہ کام کرلیں تو وہ مجھ سے اپنے خون اور اموال محفوظ کرلیں گے سوائے کسی اسلامی حق کے اور ان کا حساب الله تعالیٰ کے ذمہ ہوگا۔ "

تخريج: صحيح البخاري، الإيمان، باب فإن تابوا وأقاموا الصلوة و اتوا الزكاة فخلوا سبيلهم، ح: ٢٥ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، ح: ٢٢.

شیح الالفاظ: [أُمِوْتُ] جھے تھم دیا گیا ہے لین مجھے اللہ تعالی نے تھم دیا ہے۔ [اَلنَّاسَ]

بت برست مشرک لوگ۔ [یفِنمُوا الصَّلُوةَ] نماز کو اس طرح ادا کریں جیسے اس کی ادائیگی

کا تھم ہے اس سے نماز کا دوام مراد ہے۔ [یؤٹوا الزَّکوٰةَ] یمال تک کہ وہ زکوۃ کو مستحقین

تک پہنچا دیں۔ [عَصَمُوٰاً] بچالیا اور محفوظ کر لیا۔ اس سے اِغتَصَمْتُ بِاللّٰه کالفظ مشتق ہے

اس کا مطلب ہے ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کی رحمت کے ساتھ اس کی نافرانی سے نے گیا۔ [اِلاً بِحَقِ الْاِسْلاَمِ] یہ استفاء منقطع ہے اس کا معنی ہے کہ اپنی جانوں اور اموال کے بچا لینے

بِحَقِّ الْاِسْلاَمِ] یہ استفاء منقطع ہے اس کا معنی ہے کہ اپنی جانوں اور اموال کے بچا لینے

کے بعد ان پر واجب ہے کہ وہ ضروریات دین کو پورا کریں اور جو شخص ان کا تارک ہو'

اسے قتل کرنا جائز ہے۔ مثلاً کوئی شادی شدہ زنا کرے' یا کوئی قبولِ ایمان کے بعد مرتد ہو

جائے' یا کسی کو ناحق قتل کرے وغیرہ۔ [وَ حِسَائِهُمْ عَلَی اللّٰهِ] ان کے باطن کا معاملہ اللہ اسکا کے سپرد ہے کیونکہ اس کا علم تو اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔

تشريج: آنخضرت ملتهم نے اس مديث مبارك ميں يہ حقيقت واضح فرمائي ہے كه جو

هخص توحید و رسالت کا قرار کر تا ہو' نماز اور زکوۃ کا پابند ہو تو شرعی طور پر اس کاخون اور

مال محفوظ ہے اور کسی کو اس کے خلاف کوئی کارروائی کرنے کی اجازت نہیں۔ اس طرح

آپ نے قرآنی آیت [فَخَلُوا سَبِينَلَهُمْ ] "ان کی راه چھوڑ دو" کی توضیح و تشریح فرما دی۔

بلکہ حدیہ ہے کہ اگر عین میدانِ قبال میں دورانِ جنگ کوئی کافر زبان سے کلمہ اسلام ادا کرے تو اس سے لڑنے یا اسے قتل کرنے کی اجازت نہیں۔

ایک لڑائی کے دوران حضرت اسامہ بن زید رہاؤہ کسی کافر پر غالب آگئے وہ اسے قل کرنے کے قریب تھے کہ اس نے کلمہ پڑھ لیا مگرانہوں نے اسے شدت جذبات میں قل کر دیا کہ یہ محض اپنی جان بچانے کے لیے کلمہ پڑھ رہا ہے۔ واپس آگر یہ ماجرا آتخضرت ملٹھ کیا سے بیان کیا تو آپ نے فرمایا: کیاتم نے اسے کلمہ پڑھنے کے بعد قل کر دیا' انہوں نے کہا: یارسول اللہ! اس نے محض جان بچانے کی خاطر کلمہ پڑھا تھا۔ آپ نے فرمایا: [افکار شقفُتَ عَنْ قَلْبِه ] تو نے اس کا دل چیرے کیوں نہ دیکھ لیا کہ وہ صدقِ دل سے کلمہ پڑھ رہا ہے یا محض جان بچانے کی خاطر؟ آپ نے بیہ بات اتنی دہرائی کہ میں نے تمناکی کہ میں پہلے ہے یا محض جان بچانے کی خاطر؟ آپ نے بیہ بات اتنی دہرائی کہ میں نے تمناکی کہ میں پہلے

مسلمان نه ہوا ہوتا اور آج مسلمان ہوتا' تاکہ اس جرم سے فی جاتا۔ (صحیح مسلم' الایمان'باب تحریم قتل الکافر بعد قوله لا اله الا الله' ح: ٩٦)

للذا جو شخص کلمہ اسلام پڑھ کر اسلامی احکامات پر کاربند ہو تو اسکا خون اور مال محفوظ ہو جائے گا۔ لیکن شریعت کی مقرر کردہ حدود سے تجاوز اور ان کی خلاف ورزی کی صورت میں

انہیں کسی قشم ِ کا تحفظ حاصل نہیں۔

حضرت ابوبکر صدیق بڑاٹھ کے دور میں بعض قبائل کے خلاف محض اس لئے جنگ کی گئی تھی کہ وہ لوگ زکوۃ کا انکار کر کے مرتد ہو گئے تھے۔ جو مسلمان اسلامی حدود کی خلاف ورزی کرے تو وہ شرعی حد سے نہیں نے سکتا۔ مثلاً قاتل کو قصاص میں قتل کیا جائے گا الآبیہ کہ مقتول کے ور ثاء معاف کر دیں یا خون بما (دیت) لینے پر راضی ہو جائیں۔ اس طرح جرم ثابت ہونے پر چور کو بھی سزا دی جائے گی۔ الآبیہ کہ صاحب مال اسے عدالت میں پیش کرنے سے قبل معاف کر دے۔

معاملہ عدالت میں آ جانے کے بعد صاحب مال کو معاف کرنے کا حق نہیں رہتا۔ گویا جرم ثابت ہونے پر شرعی حدود کے مطابق سزا دی جائے گی اور حد نافذ کی جائے گی لیکن اگر کوئی شخص کسی جرم کا مرتکب ہواور لوگوں کو پہۃ نہ چل سکے تو ایسی صورت میں اس کا معاملہ الله تعالی کے سپرد ہے وہ چاہے تو سزا دے چاہے تو معاف کر دے۔

اس سلسلے میں ایک اور حدیث ہے التحضرت ملتھا الله علی جس نے لا اِلله الله الله علی الله علیہ ص لیا اس کا مال اور خون دوسرے مسلمان پر حرام ہے اس کے باقی اعمال کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہے۔ مقداد بن اسود رہائت نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول سائیلے! اگر کوئی کافر میدان جنگ میں میرا ہاتھ کاٹ ڈالے اور پھر درخت کی اوٹ میں آ کر کھے میں نے اللہ تعالی کے لیے اسلام قبول کیا تو کیا میں اسے قتل کر سکتا ہوں؟ آپ نے فرمایا: نمیں' اس نے پھر کہا: کہ اس نے کلمہ پڑھنے سے قبل میرا ہاتھ کاٹا تھا۔ آپ نے فرمایا: اب جب کہ وہ کلمہ را ھ كر مسلمان ہو چكا ہے تم اسے قتل نہيں كر سكتے۔ اگر تم نے اسے قتل كيا تو اسے قتل کرنے سے پہلے تمہارا جو درجہ تھاوہ اس درجے پر ہو گااور تم اس کے درجے پر۔ یعنی پہلے اس کا خون بهانا جائز تھا اور تیرا قتل جائز نہ تھا۔ اب اس کو قتل کرنا جائز نہیں اور تجھے قتل كرنا جائز بهو كا\_ (صحيح مسلم الايمان باب تحريم قتل الكافر بعد قوله: لا إله الا الله ع (٩٥٠) حضرت جندب بن عبدالله البجلي والله كابيان ہے كه ايك وفعه آتخضرت ملتَّها في مسلمانوں کا ایک دستہ مشرکین کے مقابلہ کے لئے روانہ فرمایا۔ لڑائی میں ایک مشرک برا بهادر اور نشانه بازتھا وہ جس مسلمان پر حملہ کرتا جھیٹ کراسے قتل کر ڈالتا۔ ایک مسلمان نے غالبًا وہ حضرت اسامہ بن زید رہالتہ تھ' اسے اچانک جالیا اس پر تلوار اٹھائی تو اس نے فوراً لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّه برِّه ليا - مَّر حضرت اسامه رنالتُه ن است قل كر وُالا - مسلمانوں كو فتح هو كي ا یک شخص نبی ملٹالیام کو خوشخبری دینے مدینہ منورہ آیا اور اس نے تمام احوال ذکر کئے تو بیہ واقعہ بھی بیان کیا۔ آپ نے اسے (قامل کو) بلایا اور پوچھاتم نے اسے کیوں قل کیا؟ اس نے بتایا' یا رسول اللہ! اس نے مسلمانوں کا کافی جانی ومالی نقصان کیا اور فلاں فلال مسلمان کو قل كيا تھا۔ ميں اس پر حملہ آور ہوا تواس نے تلوار ديكھ كر فوراً كلمه براھ ليا آپ نے فرمايا: کیا واقعی تم نے اسے قتل کر ڈالا؟ اس نے اقرار کیا جی ہاں۔ آپ نے فرمایا: جب قیامت کو یہ کلمہ لاَ اِلٰهَ اِللّٰهِ آئے گائم کیا کرو گے؟ اس نے کہا: میری مغفرت کی دعا کریں مگر آپ بار باریمی دہراتے رہے کہ تم قیامت کو کیا کرو گے؟ تمہارا کیا بنے گا کہ تم نے ایک کلمہ گو کو قل كرويا ـ (صحيح مسلم الايمان باب تحريم قتل الكافر .... ح : ٩٤)

یمی وجہ ہے کہ منافقین کو مسلمان ہی قرار دیا جاتا ہے۔ حالا نکہ وہ دلی طور پر کلمہ کا اقرار نہیں کرتے۔ آنخضرت ملٹی کیا نے منافقین کے متعلق حتمی علم ہونے کے باوجود ان کے خااف کوئی کارروائی نہ کی۔ حضرت انس ہوائی سے مروی ہے 'آنخضرت ملٹی کیا نے فرمایا:

ظاف كوكى كاررواكى نه كى حضرت انس بن التن سے مروى ہے 'آ مخضرت ما تا الله في أَمالاً: «مَنْ صَلَّى صَلاَتنَا وَاسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا وَأَكَلَ ذَبِيحَتَنَا فَذَٰلِكَ الْمُسْلِمُ
الَّذِي لَهُ ذِمَّةُ اللهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ فَلاَ تُخْفِرُوا اللهَ فِي ذِمَّتِهِ (صحيح
البخاري، الصلاة، باب فضل استقبال القبلة، ح: ٣٩١)

"جو هخص ہماری طرح نماز پڑھے 'ہمارے قبلہ کی طرف رخ کرے 'ہمارا ذبیجہ کھائے وہ مسلمان ہے۔ اسے اللہ تعالی اور اس کے رسول کی پناہ حاصل ہے للذا اللہ تعالیٰ کی پناہ کی خلاف ورزی نہ کرو۔ "

اس سے معلوم ہوا کہ ہم ظواہر شریعت کے پابند ہیں۔ جو مخص پابند صوم و صلوٰۃ ہو اسے کفر کا نشانہ نہیں بنایا جا سکتا اور نہ اس کی جان و مال کو نقصان پنچایا جا سکتا ہے الآ بخق الاسلام لینی حدودِ اسلامیہ کی خلاف ورزی کرنے پر اس کی جان یا مال کو کوئی شحفظ نہیں۔ جیساکہ حضرت ابو بکر صدیق بڑاٹھ نے محکرین زکوٰۃ کے خلاف جماد کیا تھا۔

### ۹۔ اطاعت رسول کی فرضیت اور کثرت سوالات کی ممانعت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَبْدِالرَّحْمَنِ بْنِ صَخْرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ يَقُولُ: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ، فَاجْتَنِبُوهُ، وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ، فَافْعَلُوا مِنهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ، فَاجْتَنبُوهُ، وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ، فَافْعَلُوا مِنهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ وَاخْتِلاَفُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ » (رواه البخاري ومسلم) واخْتِلاَفُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ » (رواه البخاري ومسلم) سيدنا الوهريه عبدالرحمٰن بن صخرين الله عنه روايت من فرمايا مين ف

رسول الله طلی آیا کو فرماتے ہوئے سنا "میں تمہیں جس کام سے منع کرول اس سے باز رہواور جس کام کا حکم دول اسے بفتر راستطاعت بجالاؤ تم سے پہلے لوگوں کو ان کے کثرت سوالات اور انبیاء سے اختلاف نے ہلاک کر ڈالا تھا۔"

تخريج: صحيح البخاري، الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ و ترك رسول الله ﷺ و ترك إكثار سؤاله عما لا ضرورة إليه ... ح: ١٣٣٧ قبل: ٢٣٥٨.

تشریج : اس حدیث مبارک میں آنخضرت ملٹھیلم نے دو باتیں ذکر فرمائی ہیں۔ اطاعت رسول کی اہمیت اور سابقہ اقوام کی ہلاکت کے بعض اسباب۔

انبیاء و رسل کی بعثت کا اصل مقصد بھی نہی ہے کہ ان کے احکام و ہدایات کی اتباع اور پیروی کی جائے جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَعَ بِإِذْنِ اللَّهَ ﴾ (النساء / ٦٤) "ہم نے جو بھی رسول بھیجااس کا مقصدیہ تھا کہ اللہ تعالیٰ کے عکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔"

قرآن مجيد مين متعدد مرتبه حكم آيا ہے۔

﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَكُ ﴾ (آل عمران ٣/ ٣٢)

"فرماد یجئے'تم اللہ تعالی اور رسول (ملَّ الله الله عن کرو۔ "

ایک جگه فرمایا:

﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدَّ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۗ ﴿ (النساء٤/ ٨٠)

"جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی۔"

بالخصوص آنحضرت النيليم كم متعلق امت كو فرمايا كيا-

﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَلْسَوْةً حَسَنَةً ﴾ (الأحزاب٣٣/٢١)

"البته تهمارے لئے رسول اکرم ماٹی کیا وات اقدس میں اسوہ حسنہ ہے۔"

بلکہ نبی کی اطاعت ہی ہدایت کامعیار ہے۔ میں بیاری ا

﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ نَهْ مَدُواً ﴾ (النور ٢٤/ ٥٤) "أكرتم في كى اطاعت كروك توبد ايت يا جاؤك-"

ای طرح قرآن مجید میں ایک اور جگه ارشاد ہے۔

﴿ وَمَا ءَالنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنَهُ فَأَننَهُواً ﴾ (الحشر٥٥٥) "رسول تهيس جو كچه دين وه لے لواور جس سے منع كرين اس سے باز رہو۔"

می بات خود آنخضرت ملتی اللے اللہ نظر صدیث میں بول بیان فرمائی۔

«مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِبُوهُ، وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَأَتُّوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ» (صحيح البخاري، الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ،

ح: ٧٢٨٨ وصحيح مسلم، الفضائل، باب توقيره ﷺ وترك إكثار سؤاله، ح: ١٣٣٧)

"میں تہیں جس کام سے منع کر دول اس سے باز رہو اور جس کام کا تہیں عظم دول اسے بقررِ استطاعت بحالاؤ۔"

جیسا کہ قرآن مجید میں ہے موی النظام نے اپنی قوم سے کہا کہ متہیں اللہ تعالیٰ کا تھم ہے کہ ایک گائے ذرج کرو۔ تو انھوں نے کٹ جتیاں شروع کر دیں کہ وہ گائے کیسی ہو؟ کس عمراور کس رنگ کی ہو؟ ان سب باتوں کی وضاحت کر دی گئی پھر بھی کہنے لگے کہ ہم پر گائے کا معالمہ مشتبہ ہو گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے کہو کہ خوب اچھی طرح بیان فرمائے چنانچہ

مزید وضاحت چند پابندیوں کے ساتھ کر دی گئی۔ وہ اگر زیادہ سوال نہ کرتے بلکہ تھم سن کر جیسی بھی گائے ذرج کر دیتے تھم پر عمل ہو جاتا۔ مسلمانوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُواْ رَسُولَكُمْ كَمَا شُهِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾

"كياتم بھى اپنے رسول سے اس طرح سوال كرنا چاہتے ہو جس طرح تم سے پہلے موى ٰ سے سوال كئے گئے۔"

ای طرح عیسائیوں نے عیسی مانی ہے یوچھاتھا:

﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِنَ ٱلسَّعَآبِ ﴿ (المائدة ٥/١١٢) "كياآب كارب آسان سے يكايكا كھانا مم يرنازل كرسكتا ہے؟"

دو سروں کو خواہ مخواہ پریشان یا لاجواب کرنے کی خاطر سوال کرنا ندموم ہے۔

آنخضرت طلی ارشاد ہے "الله تعالی نے تمهارے لئے سی سنائی باتوں کو بلا تحقیق آگے بیان کرنے 'کثرت سوالات اور مال ضائع کرنے کو ناپسند فرمایا ہے۔" (صحیح مسلم

الاقضیة باب النهی عن کثرة المسائل من غیر حاجة .... 'حدیث ۱۵۱۵) کوئی عالم اینے زیر تعلیم اصحاب کے امتحان کی خاطران سے کوئی سوال کرے تو یہ جائز

وی کا کا کہتے رہے ہے ، کاب کے ا کان کی کا طراق کے لوق عوال کرتے و لیے ہار ہے جیسا کہ آنخضرت ملٹالیا بھی صحابہ کرام وٹھاکھا سے بعض باتیں پوچھ کیا کرتے تھے۔

صحيح البخاري٬ العلم٬ باب طرح الامام المسألة على أصحابه ....، ح : ٢٢ و صحيح

مسلم 'صفات المومنين' باب مثل المؤمن مثل النخلة 'ح: ٢٨١١)

ای طرح اگر کسی مسئلہ کی وضاحت اور علم میں اضافہ کی نیت سے سوال کر لیا جائے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں۔ اقرع بن حابس وہالتہ سے روایت ہے: ایک دن آخضرت ملتہ ہے۔ ایک آدمی نے کھڑے ہو کر پوچھا: "لوگو! تم پر (بیت اللہ کا) حج فرض کیا گیا ہے۔ ایک آدمی نے کھڑے ہو کر پوچھا:

اے اللہ کے رسول! کیا ہر سال؟ آپ شدید غضبناک ہوئے اور فرمایا۔ میں اگر ہال کمہ دیتا تو یہ ہر سال فرض ہو جاتا اس صورت میں تم عمل نہ کر سکتے۔ " (صحیح مسلم' الحج'

باب فرض الحج مرة في العمر' ح: ١٣٣٧)

حفرت ابو ہریرہ مخالفہ سے مروی ایک حدیث میں ہے۔

﴿ ذَرُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِسُوَّالِهِمْ وَاخْتِلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيَاتِهِمْ ﴾ (سنن ابن ماجه، المقدمة، باب اتباع سنة رسول الله على أنْبِيَاتِهِمْ ﴾ (سنن ابن ماجه، المقدمة، باب اتباع سنة رسول الله على عَلَى أَنْبِيَاتِهِمْ ﴾

''میں تمہیں جس امرمیں جہاں چھوڑ دوں مجھے وہیں رہنے دیا کرواور مزید پوچھ گچھ نہ

کیا کرو کیونکہ تم سے پہلے لوگ انبیاء سے سوالات اور ان سے اختلاف ہی کے سبب ہلاک ہوئے۔"

اس سے بھی کی معلوم ہوا کہ نبی کی مخالفت اور بے جاسوالات کرنے کے نتیج میں امت ہلاک ہو جاتی ہے۔ اس لیے غیر ضروری سوالات سے منع کر دیا گیا ہے۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَكُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدّ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾ (المائدة / ١٠١)

"ایمان والو! الی باتیں نہ پوچھاکرو جو تم پر عیاں ہو جائیں تو تہمیں ناگواری ہو۔"
بی اسرائیل غیر ضروری سوالات کر کے انبیاء کو تکلیف دیا کرتے تھے۔ آنخضرت ملتی ایک ساتھ بھی منافقین کا یمی طرز عمل تھا اسی لیے آپ نے خواہ مخواہ کرید سے منع فرمایا۔
آپ نے فرمایا: سب سے بڑا مجرم وہ ہے جس نے کسی حلال چیز کے بارے میں دریافت کیا اور اس کے سوال کی وجہ سے اسے مسلمانوں پر حرام کر دیا گیا۔ (سنن ابی داود' السنة' باب لؤوم السنة' ح: ۲۹۱۰)

## ۱۰ اکل حلال کی اہمیت اور کسب حرام کی مذمت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ أَمَرَ اللهَ اللهَ اللهُ عَنْهُ فَقَالَ: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ اللهُ عُلُواْ مِنَ أَلطَيْبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَللِطًا ﴾ [المؤسون، و] كُلُواْ مِن أَلطَيْبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَللِطًا ﴾ [المؤسون، و] وقَالَ: ﴿ يَآلَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِبَاتِ مَا وَقَالَ: ﴿ يَآلَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٧] ثُمَّ ذكرَ، الرَّجُلُ يُطِيلُ السَّمَاءِ، يَارَبِ السَّفَرَ، أَشْعَثُ أَعْبَرَ، يَمُدُّ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ، يَارَبِ السَّمَاءِ، يَارَبِ السَّمَاءِ، وَمَلْسَلهُ يَارَبِ السَّمَاءِ، وَمَلْسَلهُ حَرَامٌ، وَمَلْسَلهُ وَمَالْسَلهُ حَرَامٌ، وَمَلْسَلهُ وَمَالْسَلُهُ وَمَالًا اللهِ عَلَى السَّمَاءِ، وَمَلْسَلهُ يَارَبِ اللهِ السَّمَاءِ، وَمَلْسَلهُ وَمَالْسَلهُ وَمَالْسَلهُ وَمَالْسَهُ وَمَالْسَلهُ وَمَالُولُ اللهِ السَّمَاءِ، وَمَلْسَلهُ وَمَالُولُ اللهَ عَمُ اللهِ وَمَالَمُ اللهِ السَّمَاءِ مَن اللهُ ال

حَرَامٌ، وَغُذِيَ بِالْحَرَامِ، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِذَٰلِكَ؟»(رواه مسلم)

سیدنا ابو ہریرہ بڑا تئے ہے روایت ہے رسول اللہ ساٹی کیا نے فرمایا '' ہے شک اللہ تعالی پاک ہے اور وہ صرف پاک چیزی قبول کر تا ہے اور اللہ تعالی نے اہلِ ایمان کو وہی تھم دیا ہے جو رسولوں کو دیا ہے ''چنانچہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔ اے میرے رسولو! پاکیزہ چیزیں کھاؤ اور اچھے عمل کرو۔ اور اللہ تعالی نے اہل ایمان سے فرمایا: اے ایمان والو! ہم نے جو پاکیزہ چیزیں تہمیں دی بین ان میں سے کھاؤ۔ اس کے بعد آپ نے اس محض کا ذکر کیا جو طویل سفر کرے اس کے بعد آپ نے اس محض کا ذکر کیا جو طویل سفر کرے اس کے بال پراگندہ اور خود غبار آلود ہو وہ آسان کی طرف ہاتھ اٹھا اٹھا کر یا رب! یا رب! کے مگر اس کی حالت سے ہو کہ اس کا کھانا' پینا' لباس اور غذا ہر چیز حرام ہو تو اس کی دعا کیسے قبول ہو۔ "

تخريج: صحيح مسلم، الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتر بيتها، ح:١٠١٥.

شرح الالفاظ: [طَلِبُ ] ظاہری عیوب سے پاک 'یہ اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ہے۔
عدہ 'اعلیٰ اور اچھی چیز [لا یَقْبَلُ اِلاَ طَلِبُ ] وہ وہی اعمال و اموال قبول کرتا ہے جو مفسدات
سے پاک ہوں۔ یا یمال طیب سے مراد طال ہے کہ اللہ تعالیٰ صرف طال کو قبول فرماتا
ہے۔ [اَمَرَ المُؤمِنِيْنَ بِمَا اُمَرَ بِهِ المُؤسَلِيْنَ ] اللہ تعالیٰ نے جو تھم رسولوں کو دیا وہی الملِ ایمان کو بھی دیا یعنی اکل طال کا تھم رسولوں اور اہل ایمان کے لیے برابر ہے۔ [اَشْعَثَ] بیمان کو بھی دیا یعنی اکل طال کا تھم رسولوں اور اہل ایمان کے لیے برابر ہے۔ [اَشْعَثَ] میں طویل سفر کی وجہ سے غبار نے اس کے بالوں کا رنگ بدل ڈالا ہو۔ [یَمُدُ یَدَیْهِ إِلَی میں طویل سفر کی وجہ سے غبار نے اس کے بالوں کا رنگ بدل ڈالا ہو۔ [یَمُدُ یَدَیْهِ إِلَی السَّمَاءِ] وہ آسان کی طرف ہاتھ اٹھاکر کے یا رب! مجھے فلاں چیز سے محفوظ رکھ وغیرہ۔ السَّمَاءِ ] وہ آسان کی طرف ہاتھ اٹھاکر کے یا رب! مجھے فلاں چیز سے محفوظ رکھ وغیرہ۔ السَّمَاءَ عَالَ کُو اللہ کُو اللہ ہو۔ [یَمُدُ یَدَیْهِ اِلْمُ

تشریج: اس مدیث مبارک میں رزقِ طال کی اہمیت بیان کی گئی ہے۔ اس کا اندازہ اس بات ہے لگایا جا سکتا ہے کہ اللہ تعالی نے طال و پاکیزہ رزق کے متعلق جو حکم اپنے انبیاء و رسل کو دیا ہے وہی حکم اہلِ ایمان کو بھی دیا ہے۔ نیز اس مدیث میں رزق طال کو قبولیت اعمال کی شرط قرار دیا گیا ہے کہ اللہ تعالی خود پاکیزہ ہے اور صرف پاکیزہ چیز ہی قبول کرتا ہے۔ پراگندہ طال مسافر جب دعا کے لئے ہاتھ اٹھائے آگر اس کی غذا اور لباس حرام کا ہو تو اس کی دعا کیے بنیادی اس کی دعا کیے بنیادی شرط ہے۔

سيدنا عبدالله بن عمر في آها سے مروى ہے 'آنخضرت طال الله الله الله تعالى وضوك الله تعالى وضوك الله تعالى وضوك المخير نماز قبول كرتا ہے نه مال خيانت ميں سے صدقه '(صحيح مسلم' الطهارة ) باب وجوب الطهارة للصلاة 'ح: ٢٢٣)

نیز آپ کا ارشاد گرامی ہے کہ "جو شخص حرام کماکر اس میں سے صدقہ کرے اسے کوئی ثواب نہیں ملتا بلکہ اس پر اس کا وبال پڑے گا۔" (ابن حبان حدیث : ۳۳۱۷ و حسن اسنادہ الشیخ شعیب)

آنخضرت ملٹھالیم نے فرمایا: ''جو شخص پاکیزہ رزق میں سے خواہ ایک تھجور ہی صدقہ کرے تو اللہ تعالی صرف پاکیزہ چیز ہی قبول کرے تو اللہ تعالی صرف پاکیزہ چیز ہی قبول کرتا ہے اور وہ اسے بردھاتا رہتا ہے یہاں تک کہ وہ بہاڑ سے بھی بردی ہوجاتی ہے۔'' اصحبح مسلم' الزکاۃ' باب قبول الصدقة من الکسب الطیب' ح: ۱۰۱۳)

آپ نے فرمایا: "مظلوم اور مسافر کی دعا اور والدکی بیٹے کے حق میں دعا ضرور سنی جاتی ہے بیٹر کے حق میں دعا ضرور سنی جاتی ہے بشرطیکہ ان میں سے کوئی حرام نہ کھاتا ہو۔" (سنن ابی داود' الو تو' باب الدعاء بظهر الغیب' ح:۱۵۳۹)

اس ساری تفصیل سے رزق حلال کی اہمیت اور حرام کی ندمت خوب واضح ہوتی ہے۔ الله کریم ہمیں حلال کمانے اور کھانے کی توفیق دے اور حرام سے محفوظ رکھے۔ آمین

#### اا۔ اجتناب شہات

عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، \_ سِبْطِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ وَرَيْحَانَتِهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا \_ قَالَ: حَفِظَتُ مِنْ رَّسُولِ اللهِ عَلَيْ : «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ إلى مَا لاَ يَرِيبُكَ وقال حسن يَرِيبُكَ (رواه النسائي والترمذي، وقال حسن صحيح)

رسول الله طلی آیا کے نواسے اور آپ کی خوشبوابو محمد سیدناحسن بن علی بن ابی طالب می آیا کے سرول الله طلی آیا کا بی فرمات میں میں نے رسول الله طلی کیا ہے فرمان حفظ کر رکھا ہے 'جمو بات تہمیں شک میں مبتلا کرے اسے ترک کر دواور جس میں کوئی شک وشبہ نہ ہواسے اختیار کرو۔''

تخريج: جامع الترمذي، صفة القيامة، باب حديث اعقلها وتوكل، ح:٢٥١٨ وقال:حسن صحيح وسنن النسائي، الأشربة، باب الحث على ترك الشبهات، ح:٥٧١٤.

مشرح الالفاظ: [سِنطِ رَسُوْلِ اللهِ] رسول الله طُنْ اللهِ عَن واسے لیمی آپ کی صاحبرادی فاطمۃ الزہرا رُیُ اَفلا کے صاحبرادے و اَیْ حَالَتِهِ آ آپ کی خوشبو۔ کیونکہ آپ حفرت حسن رہا اُللہ کو دیکھ کر بے حد خوش ہوتے اور ان کی طرف متوجہ ہوا کرتے تھے اس لیے راوی نے حضرت حسن رہا اُللہ کو آپ کی خوشبو قرار دیا۔ اس تشبیہ کا احادیث میں ذکر آیا ہے۔ [ دَعْ مَا يَرِیْبُكَ ] لیمی جو بات شبہ والی ہو اور اس کی وجہ سے تجھے شک گزرے تو اسے ترک کر دو یہ امراستحباب کے لئے ہے۔ [ إِلٰی مَا لاَ يَرِیْبُكَ ] اس چیز کو اختیار کر جس کے بارے میں یہ امراستحباب کے لئے ہے۔ [ إِلٰی مَا لاَ يَرِیْبُكَ ] اس چیز کو اختیار کر جس کے بارے میں

تحقی شک نہ ہو۔ اس سے وہ امور مراد ہیں جن کی حلت خوب واضح ہو۔ قبل ازیں حدیث نمبر ۲ میں گزر چکا ہے کہ: [مَنِ اتَّقَی الشُبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْوَ أَلِدِیْنِهِ وَ عِرْضِهِ] جس نے شہمات یعنی مشتبہ امور سے احتیاط کی اس نے اپنے دین اور عزت کو محفوظ کر لیا۔

تشریج: قبل ازیں حدیث ۲ میں بیان ہو چکا ہے کہ دین میں حلال و حرام کا تھم بالکل واضح ہے۔ البتہ بعض امور مشتبهات کی قتم ہے ہیں جن سے اکثر لوگ ناواقف ہیں۔ ان شبہات سے بی کر رہنا چاہئے جو مخص ان سے نہ بیچوہ کسی وقت حدسے تجاوز کر کے حرام کا مرتکب بھی ہو سکتا ہے۔ ایسے مخص کو آخضرت ساٹھا ہے اس چرواہے سے تشبیہ دی ہے جو اپنے مویثی سرکاری چراگاہ کے قریب چراتا ہے مکن ہے کہ کوئی جانور سرکاری

ایک حدیث میں ہے:

«ٱلْبِرُّ حُسْنُ الْخُلْقِ وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْرِكَ»(صحيح مسلم، البر والصلة، باب تفسير البر والإثم، ح:٢٥٥٣)

چرا گاہ میں داخل ہو جائے۔ للمذا مشکوک' مشتبہ اور غیرواضح امور سے پچ کر رہنا چاہئے۔

''نیکی حسن اخلاق کانام ہے اور گناہ وہ ہے جو بات تمہارے دل می*ں کھنگے*۔''

حضرت وابصہ بناٹھ سے روایت ہے' وہ آنخضرت ملٹائیا کی خدمت میں حاضر ہوئے آپ نے فرمایا: ''وابصہ! تو پوچھنے آیا ہے کہ نیکی کیا ہے اور گناہ کیاہے؟ میں نے عرض کیا' جی پہل۔ تو آپ نے میرے سینے پر ہاتھ مارا اور فرمایا۔

«اِسْتَفْتِ قَلْبَكَ»

"اَيخ دل سے يوچھ"

آپ نے سے بات تین مرتبہ وہرائی۔ پھر فرمایا ''نیکی وہ ہے جس سے ول مطمئن ہو اور اُسکون نصیب ہو۔ اور جس بات سے ول میں خلش بیدا ہو وہ گناہ ہے۔ خواہ لوگ اس کے جواز کا فقوی دیں۔''

مطلب میہ ہے کہ جس کام سے دل مطمئن نہ ہو اس سے اجتناب ہی بهتر ہے۔ تقویٰ اور پر ہیزگاری اس چیز کا نام ہے۔

### ۱۲۔ مسلمانوں کاغیرمتعلق امور سے اجتناب واحتراز

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ «مِنْ حُسْنِ إِسْلاَمِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لاَ يَعْنِيهِ» (حديث حسن رواه الترمذي وغيره هكذا)

سیدنا ابو ہریرہ رہالتہ سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں' رسول اللہ سلتھ لیا سے فرمایا: "انسان کے حسن اسلام میں سے یہ بھی ہے کہ وہ ان کاموں کو ترک کر دے جن کاکوئی فائدہ نہیں۔"

تخريج: جامع الترمذي، الزهد، باب ١١، ح:٢٣١٧ وسنن ابن ماجه، الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، ح:٣٩٧٦.

مشیح الالفاظ: [مِنْ حُسْنِ إِسْلاَمِ الْمَوْءِ] انسان کے حسن اسلام میں سے۔ یعنی اس کے اسلام کے مکمل اور درست ہونے کی علامتوں میں سے۔ [تَوْکُهُ مَا لاَ یَعْنِیْهِ] جن سے آ دی کوسروکارنہ ہوان کامول کوترک کردینا۔

تشویج: اس حدیث میں رسول اکرم ملڑایا نے انسان کے اسلام کی خوبیوں میں سے ایک خوبی اسلام کی خوبیوں میں سے ایک خوبی بیان فرمائی ہے کہ وہ ایسے کام ترک کر دے جن سے آ دمی کوسر وکار نہ ہو یعنی وہ ہر اس کام اور ہر اس چیز سے بے غرض اور لا تعلق رہے جو بے مقصد ہو اور جس سے دنیوی مفاد وابستہ ہو نہ آ خرت میں فلاح و کامیابی کی توقع ہو۔ للذا مسلمان کو اس قتم کے بے کار اور بے فائدہ امور سے کوئی واسطہ نہیں ہونا چاہئے۔ آخرت میں کامیاب ہونے والے اہل ایمان کے اوصاف بیان کرتے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَلْشِعُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّهُ وَمُعْرِضُونِ ﴾ (المؤمنون ٢٠/١-٣)

"ب شک وہ اہل ایمان فلاح پا گئے جو اپنی نمازوں میں خشوع پیدا کرتے ہیں اور لغو کاموں سے اعراض کرتے ہیں۔"

للذا ایک مسلمان مومن کو جاہیے کہ وہ بے کار' فضول' بے مقصد اور بے ہودہ باتوں اور بے ہودہ کاموں سے یکسربے تعلق ہو کر مفید اور بامقصد چیزوں سے تعلق رکھے اور غیر متعلقہ امور سے کنارہ کش رہے۔

یہ حدیث اپن دامن میں بڑی وسعت اور جامعیت رکھتی ہے اس میں ہے کار اقوال و افعال ' نفو گفتگو' ہے مقصد مطالعہ' ہے کار کھیلیں تاش' شطرنج' بینگ بازی' کرکٹ اور تمام ایسی معروفیات و مشاغل آ جاتے ہیں جن سے دینی فائدہ ہوتا ہے نہ دنیوی۔ بلکہ ایسی محافل میں بیٹھ کر بعض او قات انسان لاشعوری طور پر کوئی ایسی بات کمہ جاتا یا کوئی ایساکام کر بیٹھتا ہے جس کا اسے احساس تک نہیں ہوتا مگروہ اس کی ہلاکت اور جابی کا سبب بن سکتا ہے۔ «عَنْ بِلاَلِ بْنِ الْحَارِثِ الْمُزَنِيِّ يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَالَيْ أَنْ اللهِ مَا يَظُنُّ أَنْ يَقُولُ: اِنْ اللهِ مَا يَظُنُّ أَنْ يَقُولُ: اِنْ اللهِ مَا يَظُنُّ أَنْ اللهِ مَا يَظُنُ أَنْ اللهِ مَا يَظُنُ أَنْ اللهِ مَا يَظُنُ أَنْ اللهِ مَا يَظُنْ أَنْ اللهِ مَا يَظُنُ أَنْ اللهِ مَا يَنْ اللهِ عَلَى اللهِ مَا يَظُنْ أَنْ اللهِ مَا يَظُنْ أَنْ اللهِ مَا يَظُنْ أَنْ اللهِ مَا يَظُنْ أَنْ اللهِ مَا يَظُنْ اللهِ اللهِ مَا يَظُنْ أَنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ مَا يَظُنْ أَنْ اللهِ مَا يَظُنْ أَنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ مَا يَظُنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الل

يَقُولُ: إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ رِضْوانِ اللهِ مَا يَظُنُّ أَنْ تَبْلُغَ مَا بَلَغَتْ فَيَكْتُبَ اللهُ لَهُ بِهَا رِضْوانَهُ إِلَى يَوْم يَلْقَاهُ وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللهِ مَا يَظُنُّ أَنْ تَبْلُغَ مَا بَلَغَتْ فَيَكْتُبَ اللهُ عَلَيْهِ بِهَا سَخَطَهُ إِلَى يَوْمِ يَلْقَاهُ (جامع الترمذي، الزهد، بالرا، ح: ٢٣١٩)

بلال بن حارث مزنی بڑا تی فرماتے ہیں میں نے نبی اکرم ملڑ آیا کو فرماتے ہوئے سا: "تم میں سے کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی رضاوالی کوئی الیی بات کمہ جاتا ہے 'اور اسے اس کی عظمت کا احساس تک نہیں ہو تا اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ قیامت تک اس پر راضی ہو جاتا ہے۔ اسی طرح کوئی آدمی اللہ تعالیٰ کی ناراضی والی کوئی بات کمہ جاتا ہے اور اسے اس کی سکینی کا احساس تک نہیں ہو تا مگر اس ایک بات کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس پر قیامت تک ناراض ہو جاتا ہے۔ "

اس لئے انسان کو بات وغیرہ کرتے ہوئے ازحد مختاط رہنے کی ضرورت ہے کہیں

لاپروائی اور غفلت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی ناراضی کا نشانہ نہ بن جائے۔ فخش کلامی اور کشرت کلامی و کشرت کلامی و کشرت کلامی و غیرہ بھی کوئی اچھاکام نہیں۔

(عَنْ أَبِي أُمَامَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: الْحَيَاءُ وَالْعِيُّ شُعْبَتَانِ مِنَ الرِّيمَانِ، وَالْبَذَاءُ وَالْبَيَانُ شُعْبَتَانِ مِنَ النِّفَاقِ» (جامع الترمذي، البر والصلة، باب ما جاء في العي، ح:٢٠٢٧)

ابو امامہ رہا تھ سے روایت ہے 'نبی سلی اللہ اللہ نے فرمایا: ''حیا اور عِیی (قلت کلام) ایمان کے دوشعبے ہیں۔ وشعبے ہیں۔

امام ترفدی رطیقی رقم طراز ہیں کہ "عیی" کا مفہوم کم گوئی اور قلت کلام ہے "بذاء" فخش گوئی کو کہتے ہیں۔ اور "بیان" سے مراد کثرتِ کلام ہے۔ جیسا کہ آج کل کے خطباء' خطبوں میں طویل باتیں کرتے اور لوگوں کی بے جامدح کرتے ہیں۔ جس سے اللہ تعالیٰ راضی نہیں بلکہ ناراض ہو تا ہے۔

ایک انسان خصوصاً مسلمان کی پوری زندگی اللہ تعالی کی طرف سے امانت ہے۔ انسان اپنی زندگی کے ایک ایک لیحہ کے بارے میں اللہ تعالی کے ہاں جواب دہ ہو گا۔ یہ زندگی اور اس کا کوئی لمحہ اس قدر ارزاں اور بے وقعت نہیں کہ اسے لا یعنی مشاغل میں ضائع کر دیا جائے انسان کا کوئی لمحہ بے کار نہیں جانا چاہئے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اپنے او قات عزیز کو فلم بنی ' تھیم'ر قص و سرود کی محافل ' پینگ بازی ' شطرنے ' تاش 'کرکٹ وغیرہ جیسے مشاغل کی نذر کرنا دینِ اسلام کے منافی ہے۔ کوئی شخص جہال دیگر اخلاقِ حسنہ اور عمدہ امور اختیار کرنے کی وجہ سے بلند مرتبہ حاصل کرتا ہے ان میں بے ہودہ امور سے بیخے کو بھی خاص اہمیت حاصل ہوا تو انہوں نے فرمایا:

«صِدْقُ الْحَدِيثِ وَأَدَاءُ الأَمَانَةِ وَتَرْكُ مَا لاَ يَعْنِينِي »(موطأ الإمام مالك، الجامع، باب ما جاء في الصدق والكذب: ٢٨٣/٢)

" پیج بولنے 'امانت ادا کرنے اور غیر متعلقہ امور کے ترک کرنے کی وجہ ہے۔ "

ایے لئے پند کر تاہے۔

اس لئے ہر مسلمان کو چاہیئے کہ اپنے او قات کی قدر کرے اور ہربے ہودہ' فضول' بے کار اور بے مقصد امرسے بیچنے کی پوری کوشش کرے۔ اسی سے انسان کا اسلام مزین اور خوبصورت ہو تاہے۔

### ساب اسلامی اخوت<sup>، تکمیل</sup> ایمان

عَنْ أَبِي حَمْزَةَ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ خَادِمِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ عَنِ النّبِيِّ عَلِي اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ عَنِ النّبِيِّ عَلِي اللهِ عَلَيْهِ عَنِ النّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» (رواه البخاري حَتَّى يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» (رواه البخاري ومسلم)

رسول الله طلی کیا کے خادم ابو حمزہ سیدنا انس بن مالک رہی گئے سے روایت ہے وہ نبی اکرم ملی کیا سے بیان کرتے ہیں 'آپ نے فرمایا: ''تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مکمل ایمان دار نہیں ہو سکتا جب تک کہ اپنے (مسلمان) بھائی کے لیے وہی نہ پہند کرے جو اپنے لئے پہند کرتا ہے۔''

تخريج: صحيح البخاري، الإيمان، باب من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، ح: ١٣ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الدليل على أن من خصال الإيمان أن يحب لأخيه المسلم ما يحب لنفسه من الخير، ح: ٤٥.

شرح الالفاظ: [خادِم رَسُوْلِ اللهِ] رسول الله التَّهِ عَادم. آنخضرت التَّهَيَّم جب جَرت كرك مدينه منوره تشريف لائ تب حضرت انس بنالله كي عردس برس تقى ان كى والده ام سليم بن الله في ان يك والده ام سليم بن الله في ان يك ريم التَّهَيَّم كى خدمت ميں پيش كرتے ہوئ كما: آپ اسے اپن خدمت كيلئ قبول فرماليا۔ انهوں نے نبی التَّهِيَّم كى اس فدمت كيلئ قبول فرماليا۔ انهوں نے نبی التَّهَيَّم كى اس قدر خدمت كى كه جب آپ دنيا سے رخصت ہوئ تو ان سے راضى اور خوش تھے۔ [لاً قدر خدمت كى كه جب آپ دنيا سے رخصت ہوئ تو ان سے راضى اور خوش تھے۔ [لاً يُومِنُ ] جو يُؤمِنُ ] ممل ايماندار نبيں ہو سكن [لاً خِنهِ ] اپنے مسلمان بھائى كيلئے [مَا يُحِبُ لِنَفْسِهِ] جو

تشویج: قرآن کریم میں ارشاد ربانی ہے: [إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ إِخْوَةً ] تمام مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہوائی ہیں اس کا مطلب ہے ہے کہ اللہ تعالی نے اہل ایمان کو کلمہ کی بنیاد پر آپس میں بھائی قرار دیا ہے۔ لہذا ایمان کا ایک بنیادی تقاضا ہے کہ ایک مومن دو سرے مومن کے لیے انتہائی مخلص ہو اور اس کے حق میں ہمدردانہ جذبات رکھے۔ اگر کسی میں ہے وصف مفقود ہو تو اس کا ایمان نامکمل اور ناقص ہے۔

پیش نظر حدیث میں آنخضرت ملٹائیا نے ہی چیز بیان فرمائی ہے کہ تم میں سے کسی کا ایمان اس وقت تک مکمل نہیں ہو سکتا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے لئے وہی چیز پند نہ کرے جو اپنے لئے پند کر تا ہے۔ آنخضرت ملٹائیا نے مختلف احادیث میں امت کو اس بات کی طرف توجہ دلائی ہے۔ چنانچہ رسول اکرم ملٹائیا نے حضرت ابو ہریرہ بڑاٹھ کو خصوصی ہرایات دیتے ہوئے منجملہ باتی باتوں کے ایک بات یہ بھی ارشاد فرمائی:

﴿وَأَحِبَّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّ لِنَفْسِكَ تَكُنْ مُسْلِمًا»(جامع الترمذي، الزهد، باب من اتقى المحارم فهو أعبد الناس، ح:٢٣٠٥)

''تم جو کچھاپنے لئے پیند کرتے ہودو سرول کے لئے بھی وہی پیند کروتومسلمان ہوگے۔'' رسول الله ملتی کیلم نے حضرت عبداللہ بن عمرو رہائٹو سے فرمایا:

"جو پیند کر تاہے کہ اسے جہنم سے چھٹکارا مل جائے اور جنت میں داخل کر دیا جائے تو پھراسے اس حالت میں موت آئے کہ وہ اللہ تعالیٰ اور روز قیامت پر مکمل ایمان رکھتا ہو اور لوگوں کے ساتھ وہی سلوک روا رکھے جو خود اپنے لیے پیند کر تا ہے۔"

(صحيح مسلم 'الامارة' باب وجوب الوفاء ببيعة الخليفة 'ح:١٨٣٣)

اسی طرح آنخضرت ملی ایم نے بزید بن اسد سے فرمایا:

«أَ تُحِبُّ الْجَنَّةَ؟»

"كياتمهي جنت پيند ہے؟"

انهوں نے کہا'جی ہاں! تو آپ نے فرمایا:

«فَأُحِبَّ لأَخِيكَ مَا تُحِبُّ لِنَفْسِكَ»(مسند أحمد: ٧٠/٤)

"جوتم اپنے لئے پیند کرتے ہوا پنے بھائی کے لئے بھی وہی پیند کرو۔"

۔ خود نبی کریم ملٹائیا کا اسوۂ حسنہ بھی میں تھا کہ آپ اپنے لئے جو پسند فرماتے دو سروں کے لئے بھی وہی پسند فرماتے تھے۔

صیح مسلم' الامارة' حدیث: ۱۸۲۷ میں حضرت ابوذر رہائتی سے مروی ہے نبی اکرم ملتی کیا

''ابوذر! میں تمہیں کمزور پاتا ہوں اور جو اپنے لئے پیند کر تا ہوں وہی تمہارے لئے پیند کر تا ہوں۔ تم بھی دو آدمیوں پر امیر بننانہ تبھی کسی بیتم کے مال کی نگرانی قبول کرنا۔''

ماہوں۔ م ، می دو او یوں پر ایر بر صد ، می میں ہے ۔ اس بر عمل کیا جائے تو سید صدیث اسلام کے نمایت اعلیٰ اصولوں میں سے ہے۔ اس بر عمل کیا جائے تو

معاشرے سے ہربرائی ختم ہو سکتی ہے۔ آج کے معاشرہ میں افرا تفری اور ابتری کے اسباب میں سے بڑا سبب میر بھی ہے کہ آج ہر مخص اپنے حقوق کا تو مطالبہ کرتا ہے لیکن دو سروں

کو ان کے حقوق دینے کے لیے تیار نہیں۔ حوشخفہ جایتا ہیں کہ گی میری عندیں م

جو شخص چاہتا ہو کہ لوگ میری عزت کریں اسے چاہیۓ کہ وہ بھی دو سروں کی عزت کرے۔ اگر یہ دو سروں کی عزت و توقیر کرے گا تو یقیناً دو سرے بھی اس کا احترام کریں گے۔ اس طرح جو شخص چاہتا ہے کہ لوگ میری تعریف کریں اسے بھی چاہیۓ کہ وہ

دو سرول کے متعلق اچھے خیالات کا اظہار کرتا رہے۔ خور دیرا لینر کا مطالبہ اور دو سروں کو کم دینا اسے کوئی بھے

خود پورا لینے کا مطالبہ اور دو سروں کو کم دینا اسے کوئی بھی پیند نہیں کر تا۔ اللہ تعالیٰ کے رسول ملتی ہے اللہ علیٰ کے رسول ملتی اللہ اللہ معاشرہ کی بنیاد رکھی جب انہیں میہ اصول سمجھایا تو معاشرہ میں ہر طرف امن ہی امن ہو گیا اور مسلمان اس حد تک ایک دو سرے کا خیال رکھنے لگے کہ ہر طرف امن ہی آئے ہے۔

. جب ہجرت کے بعد مدینہ منورہ میں مسلمانوں کے مابین سلسلہ مؤاخات قائم کیا گیا تو انصار نے مهاجرین کو اپنی جائیداد اور مکانات وغیرہ میں شریک کر لیا۔

۔ تاریخ اسلام کا مطالعہ کریں تو ایسے بہت سے واقعات ملتے ہیں کہ امت کے اسلاف دوسروں کی ضرورت کو اپنی ضرورت پر ترجیح دیتے اور مسلمان بھائی کی ضرورت کو پورا

دو روں بی مرروں ویں مردرے پر رہا ہے۔ کرنے کی خاطرانی ضرورت و خواہش کو قربان کر دیتے۔ جنگ برموک کا واقعہ ہے کہ ایک شخص پانی لے کر میدانِ جنگ میں پہنچا۔ اس نے اپنے پچا زاد بھائی کو زخمی حالت میں دیکھا تو اس پانی پلانے کے لئے آگے بڑھا تو دو سری طرف سے "العطش" (پیاس) کی آواز آئی۔ زخمی نے پیاسا ہونے کے باوجود پانی پینے سے انکار کر دیا اور کما کہ پہلے اسے پلاؤ شاید اسے جھ سے زیادہ پیاس گلی ہے۔ جب وہ دو سرے کے پاس پہنچا تو ایک اور زخمی نے پانی مانگا تو دو سرے نے بھی اشارہ کیا کہ پہلے اسے پلاؤ۔ وہ تیسرے زخمی کے پاس پہنچاتو اس کی روح پرواز کر چکی تھی۔ وہ دو سرے کے پاس آیا تو وہ تیسرے زخمی کے پاس آیا تو وہ

سیرے رکی نے پائل چھاو اس کی روح پروار کر چک کی۔ وہ دو سرے نے پائل ایا تو وہ کھی اللہ تعالیٰ کو کھی جان جانِ آفریں کے سپرد کر چکا تھا۔ وہ دو ٹر کر پہلے کے پائل پہنچا تو وہ بھی اللہ تعالیٰ کو پیارا ہو چکا تھا۔ یہ تھا ان کا ایک دو سرے کے لیے ایثار کہ انہوں نے اپنی ضرورت بلکہ اپنی جان تک کی پروا نہ کی اور مسلمان بھائی کی ضرورت کو مقدم سمجھا اور سب نے اس حالت میں موت کو مگلے لگالیا۔ اللہ تعالیٰ نے اہلِ ایمان کا ایک وصف یوں بیان فرمایا ہے:

﴿ وَتُوْتِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصِاصَةً ﴾ (الحشر ٩/٥٩)

"وہ اپنی ضرورت کے باوجو درو سرول پر ایٹار کرتے اور انکی ضرورت کو ترجیح دیتے ہیں۔"

آج کے مسلمانوں میں اس جذبے کا فقدان ہے۔ اگر ہم صحیح طور پر مسلمان بن جائیں اور اس ایمانی تقاضے کو پورا کریں تو معاشرے کی اصلاح ہو سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس وصف کے اختیار کرنے کی توفیق سے نوازے۔ (آمین)

## الما۔ خونِ مسلم کی حرمت اور جواز قتل کی تین صورتیں

عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «لاَ يَحِلُّ دَمُ امْرِيءٍ مُسْلِم، يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَنِي رَسُولُ اللهِ، إِلاَّ بِإِحْدَى ثَلاَثٍ: الشَّيِّبُ اللهُ، وَالنَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ الزَّانِي، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ» (رواه البخاري ومسلم)

سیدنا عبدالله بن مسعود من تند سے روایت ہے رسول الله مالی کیا نے فرمایا:

"(مندرجہ ذیل) تین صورتول کے علاوہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبود نہیں اور بیہ کہ میں اللہ تعالی کا رسول ہوں۔ ﴿ شادى شده زانى۔ ﴿ جان كے بدلے جان (قاتل) ® دین کا تارک' جماعت سے علیحدگی اختیار کرنے والا۔"

تخريج: صحيح البخاري، الديات، باب قول الله تعالى: ﴿أَنَّ اَلنَّفْسَ بِالنَّفْسِ -- ﴾ ح: ١٦٧٨ وصحيح مسلم، القسامة، باب ما يباح به دم المسلم، ح: ١٦٧٦.

منتج الالفاظ: [لاَ يَحِلُ ] حلال نهيں' جائز نهيں [ دَمُ امْرِئَ ] کسی کا خون۔ اس تعلم ميں مُدکر و مؤنث دونوں برابر ہیں۔ [بِالحدٰی فَلاَثِ] تین میں سے کسی ایک سبب سے 'پس جو فخض تیوں میں سے کسی ایک کا مرتکب ہو اسے قمل کرنا مسلمان حاکم کے لئے جائز ہے۔ [القَّتِبُ الزَّانِي] شادي شده مخص جو زناكاار تكاب كرے 'اي طرح اگر شادي شده عورت زنا کا ار تکاب کرے تو اسے بھی رجم کیا جائے گا۔ [وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ] جان کے بدلے جان لینی قاتل کو (مقتول کے بدلے میں) قتل کر دیا جائے گابشر طیکہ اس نے ریہ قتل عمداً کیا ہو اور

الیی چیز سے کیا ہو جو عموما مار ڈالے مثلاً جاتو' چھری' پستول وغیرہ اور وہ الیی چیز نہ ہو جو عموما قَلَ نهيس كرتى مثلًا لا تَهْي وغيره [القَّادِكُ لِدِينِهِ] دين كا تارك لعني مرتد-

رسول الله ملوليم في فرمايا: "جو فخص اپنا دين بدل لے اسے قتل كر وُالو!" (صحيح البخاري ، استتابة المرتدين ..... وباب حكم المرتد والمرتدة و استتابتهم وحديث: ٦٩٢٢)

یمال دین سے "اسلام" مراد ہے۔ مسلمانوں کی جماعت سے علیحدہ ہونے والا۔

تشریج: اگر کوئی شخص کلمہ بڑھ لینے کے بعد مسلمان ہو جائے اور دائرہ اسلام میں داخل ہو جائے تو اب وہ اللہ تعالی اور اس کے رسول کی امان و پناہ میں آجاتا ہے۔ اس کا مال اور نون باقی مسلمانوں پر حرام ہو جاتا ہے۔ اسے قتل کرنا یا اس کا خون بمانا جائز نہیں۔ ہاں! البتہ اگر وہ حد سے تجاوز کرے تو إلاً بِحَقِّ الْإِسْلاَمِ كى رو سے بطور سزا اسے قتل كرنا اور مار ڈالنا

اس حدیث میں ان تین صورتوں کا ذکر ہے جن میں کسی مسلمان کا قتل جائز ہے۔

① الشیب الزانی کی شادی شده آدمی زنا کا مرتکب ہو' زنا ایک بے حیائی اور نجیرہ گناہ

ے اسلام میں اس سے بوی سختی سے روکا گیا ہے۔ اور اس کی بوی سخت سزا تجویز کی گئ ہے تاکہ اس برائی کا خاتمہ ہو سکے زنا کرنے والا مردیا عورت غیرشادی

شدہ ہو تو اس کی سزا سو کو ڑے ہیں۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجَلِدُوا كُلَّ وَيَجِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَدَّةً ﴾ (النور ٢/٢٤)

"زناكرنے والے مرد وعورت ہرايك كوسوكو ژے مارو."

جمهور امت کے نزدیک میہ سزاغیرشادی شدہ کے لئے ہے۔ زناکرنے والاشادی شدہ ہو تو اس کی سزا رجم یعنی سنگسار کرنا ہے۔ اس کا حکم بھی قرآن مجید میں تھالیکن اس آیت کی تلاوت منسوخ اور تھم ماقی ہے کیونکہ عهد رسالت میں اس پر عمل ہو چکا ہے۔ جمہور امت رجم کے قائل ہیں البتہ منکرین حدیث رجم کا انکار کرتے ہیں اور اسے تعلیم نہیں کرتے۔ ایک حدیث کے الفاظ بوں ہیں۔

«لاَ يَحِلُّ دَمُ امْرِيءٍ مُسْلِمٍ إِلاَّ بِإِحْدٰى ثَلَاثٍ: رَجُلٌ زَنْى بَعْدَ إِحْصَانِهِ»(سنن النسائي، تحريم الدم، الحكم في المرتد، ح:٤٠٦٢)

"جن تین صورتوں میں قل کی اجازت ہے ان میں سے ایک صورت یہ ہے کہ کوئی شخص شادی شدہ ہونے کے باوجود زناکرے۔"

② قصاص العنی جان کے بدلے جان۔ جب کوئی شخص کسی کو عمداً قتل کر دے تو مقتول کے بدلے میں قاتل کو قتل کر دیا جائے۔ اگر مقتول کافر ہو تو مسلمان کو کافر

کے بدلے میں قتل نہیں کیا جائے گا۔ ای طرح غلام کے بدلے میں آزاد کو قتل نہیں کیا جا سکتا۔ انسانی جان بیش قیمت چیز ہے جو شخص کسی کی جان بلا جواز ضائع کرے اسے معاف نمیں کیا جاسکتا' اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ ﴾ (البقرة ٢/ ١٧٩)

"اور تہمارے لئے قصاص میں زندگی کاسامان ہے۔"

یعنی اس اصول سے زندگی کی ضد کا پیۃ چاتا ہے جب سمی کو میہ علم ہو کہ سمی کو قل

کرنے کے بعد وہ بھی زندہ نہیں رہے گاتو وہ اس فعل شنیع کے ارتکاب کی جرأت نہیں کرے گا۔ مقتول کے ورثاء از خود قصاص لینے کا حق نہیں رکھتے بلکہ بید ذمہ داری حکومت پر عائد ہوتی ہے کہ وہ قانونِ قصاص کو نافذ کرے اور اسے عملی جامہ پہنائے۔

مقتول کے ورثاء کو اجازت دی گئی ہے کہ اگر وہ چاہیں تو قامل کو معاف بھی کر سکتے ہیں اور اگر چاہیں تو خون بما بھی لے سکتے ہیں۔ تاہم انہیں ان متنوں صورتوں میں سے کسی ایک صدرت سراختیاں اچار کر گاکس متعدیں صدرت پر انہیں مجموں کی زکی اجازت نہیں

اور ارتجان کو مون بن کاسے سے بین کہ ہا ہیں ہی برت سرت کی اجازت نہیں۔ صورت کا اختیار دیا جائے گا کسی متعین صورت پر انہیں مجبور کرنے کی اجازت نہیں۔ ③ ارتداد اس حدیث میں کسی مسلمان کو قتل کرنے کے جواز کی تیسری صورت ارتداد

ا مادیث میں وضاحت آئی ہے کہ پہلے تو مرتد کو سمجھایا جائے اور توبہ کے لئے آمادہ کیا جائے اگر توبہ کر لے تو بهتر ورنہ وہ واجب القتل ہے۔ یہ سزا اس لئے رکھی گئی ہے کہ اس کے ارتداد سے دین اسلام کی تحقیراور بدنامی ہوگی اور ضعیف الاعتقاد لوگوں پر اس کا برا اثر بھی پڑ سکتا ہے۔ دنیا کے ہر قانون میں بغاوت کی سزا موت ہے چو نکہ ارتداد کرنے والا بھی اللہ اور اس کے رسول کا باغی ہے للذا وہ واجب القتل ہے یہ سزا [لاً إِکواهَ فِی الدِّيْنِ] کے منافی نہیں۔ کیونکہ اس آیت کا مفہوم تو یہ ہے کہ کسی کو دین اسلام قبول کرنے پر مجبور نہیں کیا جا سکتا۔ یہ ہر شخص کا اختیار ہے کہ وہ اسلام قبول کرے یا نہ کرے۔ لیکن قبول میں حصر نہیں اسلام کے بعدار تداد نا قابلِ معافی جرم ہے۔ جواز قتل کی ان تین صور توں میں حصر نہیں بلکہ ان کے علاوہ بھی بعض صور توں میں قتل کرنے کی شرعاً اجازت ہے مثلاً جادوگر وغیرہ۔

### ۵ا۔ اسلامی آدابِ معاشرت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، فَلْيُقُلُ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، فَلْيُكْرِمْ لِيَصْمُتْ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، فَلْيُكْرِمْ

جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ»(رواه البخاري ومسلم)

سیدنا ابو ہرریہ و بڑاٹئر سے روایت ہے کہ رسول الله طاق کیا نے فرمایا: "جو مخص الله تعالی پر اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے وہ اچھی بات کے یا پھر خاموش رہے۔ اور جو مخص الله تعالی پر اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے وہ اپنے ہمسائے کی عزت کرے۔ اور جو مخص الله تعالی کو اور یوم آخرت کو مانتا ہے وہ اپنے مہمان کی عزت کرے۔"

تخريج: صحيح البخاري، الأدب، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، ح: ٦٠١٨ وصحيح مسلم، الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف ولزوم الصمت إلا عن الخير ...، ح: ٤٧.

شیح الالفاظ: [مَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللَّهِ] "جو شخص الله تعالی پر ایمان رکھتا ہو" یعنی جس كا الله تعالی پر ممل ایمان ہو۔ [وَالْيَوْمِ الله جِوِ] قيامت كا دن۔ كيونكه وه دن تمام دنوں ميں سے آخری دن ہو گا اس لئے اسے آخری دن كما جاتا ہے۔ [اَوْلِيَضَمُنُ] خاموش رہے۔ [فَلْيكُوْمِ جَارَهُ] "اسپے ہمسائے كی عزت كرے۔" اس كے ساتھ احسان كرے۔ اس كی تكلیف كو رفع كرے اور اس كی باتوں كو برداشت كرے۔ [فَلْيكُوْمِ صَيْفَهُ] اسپے مهمان كی عزت كرے خوش روئی كے ساتھ پیش آئے "انچی باتیں كرے" بغیر تكلف اور گھ والوں كو مشقت میں والے بغیر كھانا پیش كرے مهمان خواہ غریب ہویا امیر۔

تشویج: اس حدیث مبارک میں آنخضرت ملتی آنے آواب معاشرت میں سے تین اہم باتوں کی طرف توجہ دلائی ہے۔

قول خیریا خاموشی آپ نے پہلی بات سے فرمائی کہ جو شخص اللہ تعالی اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے وہ بات کرے تو اچھی کرے ورنہ خاموش رہے۔

انسان کی زبان جو بظاہر ایک چھوٹا ساعضو ہے۔ اس کا استعال صحیح ہو تو انسان کو دنیا و آخرت کی سعادت مل جاتی ہے اور اگر اس کااستعال صحیح نہ ہو تو بیہ انسان کے لئے تباہی کا سبب بن سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے کچھ فرشتے ہر انسان کے ساتھ متعین و مقرر ہیں

جو اس کے منہ سے نکلنے والی ہربات کو تحریر کرتے ہیں۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَيْيدُ (اِنَّ)﴾ (ق٥٠٥/١)

"أنسان جو کچھ بولتا ہے اس کے لکھنے کے لیے ایک مگران تیار رہتا ہے۔"

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَكَنفِظِينَ آنِ كِرَامًا كَنبِينَ آنِ ﴾ (الانفطار ۸۲/ ۱۰-۱۱)

"تهمارے اوپر معزز فرشتے مقرر ہیں جو تمهارے اقوال واعمال تحریر کرتے ہیں۔" ایک وفعہ آنخضرت ملٹی کیا نے اپنی زبان مبارک بکڑ کر حضرت معاذ رہائٹہ سے فرمایا:

"معاذ! اس قابو میں رکھنا۔" انہوں نے بوچھا کیا ہم جو کچھ بولتے ہیں اس کا بھی مؤاخذہ اور محاسبہ ہو گا؟ آپ نے فرمایا: "بہت سے لوگوں کو منہ کے بل جنم میں لے جانے والا عمل ان کی زبانوں کی کٹائی یعنی گفتگو ہوگی۔ (جامع التومذی الایمان باب ماجاء فی حرمة

الصلوة' ح:٢١٢٦)

اس لیے زبان کی خوب حفاظت کرنی چاہئے۔ انسان جب بھی بات کرے تو اچھی کرے ورنہ خاموشی بہتر ہے۔ کیونکہ جو زیادہ باتیں کرے گا اس کی غلطیاں اور گناہ بھی زیادہ ہی ہوں گے۔ اس لئے آپ نے ایک موقع پر فرمایا:

«مَنْ صَمَتَ نَجَا»(جامع الترمذي، صفة القيامة، باب:٥٠، ح:٢٥٠١)

"جو خاموش رہانجات یا گیا۔"

بعض او قات انسان کو اپنی کی ہوئی بات کا احساس نہیں ہو تا لیکن وہ اسے جہنم کی اتھاہ گمرائیوں میں جا ڈالتی ہے۔ آمخضرت ملٹائیل نے فرمایا:

"ایک شخص بات کر تا ہے اسے اپنی بات کی سنگینی کا احساس نہیں ہو تا اور وہ اسی بات کی وجہ سے مشرق و مغرب کی در میانی مسافت سے بھی زیادہ جنم کی گہرائی میں جاگر تا ہے۔"

ایک اور حدیث میں آنخضرت ملالیم نے فرمایا:

«مَنْ يَضْمَنْ لِي مَا بَيْنَ لَحْيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ أَضْمَنْ لَهُ الْجَنَّةَ»

ذكر الذنوب عديث:٣٢٣١)

(صحيح البخاري، الرقاق، باب حفظ اللسان، ح: ٦٤٧٤)

"جو شخص مجھے اپنے دو جروں کے درمیان والے عضو (زبان) اور اپنی دو ٹائلوں کے درمیان والے عضو (زبان) اور اپنی دو ٹائلوں کے درمیان واقع عضو (شرمگاه) کی صانت دے میں اسے جنت کی صانت دیتا ہوں۔"
ایک دفعہ آنخضرت ساڑ کیا ہے پوچھا گیا کہ کون سی چیز لوگوں کو جنت میں لے جائے گی؟
آپ نے فرمایا: "وہ دو چیزیں ہیں 'خوف اللی اور حسن اخلاق۔" پھر آپ سے پوچھا گیا کہ سب سے زیادہ کون سی چیز لوگوں کو جہنم میں لے جائے گی۔ تو فرمایا: "وہ دو چیزیں ہیں ' زبان اور شرمگاہ۔" (جامع الترمذی 'البروالصلة 'حدیث ندیدہ کو سنن ابن ماجه 'الزهد 'باب

ان کے علاوہ بھی بہت سی احادیث میں زبان کی حفاظت پر زور دیا گیا ہے۔ اسی لئے اس حدیث میں آنخضرت سالی کیلم نے فرمایا:

«مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ» "دو فَحْصَ الله تعالى اور يوم آخرت پر ايمان ركھتا ہے وہ بات كربے توا چھى كرب ورنہ خاموش رہے۔"

اکرام الجار الجار الرام الجار الروس کی عزت و تکریم - " پردس کے بھی انسان کے ذمہ بہت سے حقوق بیں۔ مسلمان کو چاہئے کہ اپنے ہمسائیوں کے ساتھ اچھاسلوک کرے اور انہیں کی قتم کی ایذا یا تکلیف نہ دے۔ ہمسایہ رشتہ دار ہو یا غیر رشتہ دار ' قرآن کریم میں دونوں کے ساتھ اچھاسلوک کرنے کا حکم دیا گیا ہے بلکہ اگر ہمسایہ غیر مسلم اور کافر بھی ہو تو وہ بھی ہمسائیگی کی بنا پر حسن سلوک اور تعاون کا حقد ار ہے۔ آنخضرت ساتھ الے فرمایا:

"جبریل امین مجھے ہمسائے کے بارے میں اس قدر تاکید کرتے رہے کہ مجھے خیال ہوا کہ شاید ہمسائے کو وراثت کا بھی حقدار قرار دے دیا جائے گا۔" (جامع التومذی' البو والصلة' ح:۱۹۳۲)

ایک دفعہ آنحضرت ملی اللہ نے فرمایا: "الله تعالی کی قتم! وہ ایمان دار نہیں۔" آپ نے بار بار بین ایک دفعہ آئیا اے اللہ کے رسول! کون ایمان دار نہیں؟ آپ نے فرمایا:

«ٱلَّذِي لاَ يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ»(صحيح البخاري، الأدب، باب إثم من لا يأمن جاره بوائقه، ح:٢٠١٦)

"جس کی تکلیفوں اور ایڈا سے ہمسایہ محفوظ نہ ہو۔"

دو سری حدیث میں آپ نے فرمایا:

«جس کی تکلیفوں اور د کھوں سے ہمسایہ مامون نہ ہو وہ جنت میں نہیں جائے گا۔"

(صحيح مسلم الايمان باببيان تحريم ايذاء الجار ع- ٣٦)

﴿ آپ نے فرمایا: "جو شخص اللہ اور رسول پر ایمان رکھتا ہے اسے اپنے ہمسائیوں کے ساتھ حسن سلوک رکھنا چاہئے۔" (صحیح مسلم' الایمان' ح : ٢٥)

ہ آپ نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ کے نزدیک بہترین ساتھی وہ ہے جو اپنے ساتھیوں کے حق میں اچھا ہو اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک بہترین ہمسامیہ وہ ہے جو اپنے ہمسائیوں کے حق میں اچھا ہو اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک بہترین ہمسامیہ وہ ہے جو اپنے ہمسائیوں کے حق میں ایک میں اس کا میں ایک میں اس کا میں اس کی اس کا میں اس کا میں اس کی می

میں اچھا ہو۔" (جامع الترمذی البر والصلة اباب ما جاء فی حق الجوار ' ح: ۱۹۳۳) ﴿ ایک عورت بردی عبادت گزار تھی دن کو روزے رکھتی اور رات کو تہجد ادا کرتی مگر پڑوسیوں کے حق میں اچھی نہ تھی وہ انہیں ایذا دیا کرتی تھی۔ آپ نے اس کے

متعلق قرمايا "وه جهنم ميس جائے گی۔" (احمد ٣٣٠/٢ ' شعب الايمان :٧٨/٤ مشكوة' الآداب' باب الشفقة والرحمة على الخلق' الفصل الثالث)

بعض سلف سے منقول ہے کہ ہمسائیگی کا دائرہ چالیس گھروں تک ہے۔ (جیسا کہ بعض ضعیف روایات میں ہے) مزید دیکھئے 'جامع العلوم والحکم لابن رجب 'ح:۱۵)

ایک دفعہ آپ نے کبائر کا ذکر کرتے ہوئے سب سے پہلے شرک اس کے بعد روزی کے خوف سے اولاد کو قتل کرنا اور اس کے بعد ہمسایہ کی بیوی سے زنا کا ذکر فرمایا۔ حالا نکہ زنا جس سے بھی کیا جائے 'گناہ ہے لیکن ہمسائے کی بیوی سے زنا کی شناعت مزید بڑھ جاتی میں اس سے بھی کیا جائے 'گناہ ہے لیکن ہمسائے کی بیوی سے زنا کی شناعت مزید بڑھ جاتی میں سے اس سے بھی کیا جائے 'گناہ ہے لیکن ہمسائے کی بیوی سے زنا کی شناعت مزید بڑھ جاتی سے اس سے بھی کیا ہے دور اس سے بھی کیا جائے 'گناہ ہے لیکن ہمسائے کی بیوی سے زنا کی شناعت مزید بڑھ جاتی سے بھی کیا ہے ہوئے ہیں ہمسائے کی بیوی سے دنا کی شناعت مزید بڑھ جاتی ہوئے ہیں ہمسائے کی بیوی سے بھی کیا ہوئے ہوئے ہیں ہم انہاں ہوئے ہوئے ہیں ہم انہاں ہمسائے کی بیوی سے بھی کیا ہمسائے کی بیوی سے بھی کیا ہمائے کیا ہمائے کیا ہمائے کی بیوی سے بھی کیا ہمائے کیا ہمائے کیا ہمائے کی بھی کیا ہمائے کیا ہمائے کی بھی کی بیوی کیا ہمائے کیا ہمائے کیا ہمائے کیا ہمائے کیا ہمائے کی بھی ہمائے کیا ہمائے کی بھی کیا ہمائے کیا

(TYTO:

چونکہ مسلمان کے ذمہ ہمسائیوں کے بہت سے حقوق ہیں' اسی لئے آنخضرت ملی ایک اس حدیث میں فرمایا:

«مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ»(صحيح مسلم، الإيمان، باب الحث على إكرام الجار...، ح:٤٧)

"جو هخص الله تعالى پر اور يوم آخرت پر ايمان ركھتا ہے اسے چاہئے كه اپنے بمسائے كا احترام كرے۔"

اكرام الضيف المسمان كاأكرام اورعزت افزائي" أتخضرت ملي في اس حديث مين

ت آداب و احکام معاشرت میں سے تیسری اہم بات یہ بیان فرمائی کہ جو

شخص الله تعالی پر اور آخرت پر ایمان رکھتا ہے اسے چاہیۓ کہ مہمانوں کا اکرام کرے ان کی ممکن حد تک خاطرو مدارات کرے۔

مهمانوں کی عزت و تکریم بھی اخلاق حسنہ میں سے ہے۔ حضرت ابراہیم المنظم اللہ کی بارے میں آتا ہے کہ وہ کبھی اکیلے کھانا نہیں کھاتے تھے کوئی مہمان آجاتا تو بہتر ورنہ کسی کو بلاکر لے آتے اور اکٹھے کھانا تناول فرماتے۔

مهمان کے آنے پر ناگواری محسوس کرنا اسلام اور اخلاق کے منافی ہے۔ ہر کوئی اپنی قسمت کھاتا ہے۔ اس لیے مهمان کی آمد پر ننگ دل ہونے کی بجائے خوش اور مسرور ہونا چاہئے اور حتیٰ المقدور اس کی خوب خدمت کرنی چاہئے حتی کہ اگر کسی نے ہمارے ساتھ بطورِ میزبان اچھا سلوک نہ کیا ہو' اگر کسی وقت وہ بھی مہمان بن کر آئے تو اس کی خاطرو مدارات میں بھی کی نہیں کرنی چاہئے۔

آنخضرت ملتی ایم است کسی مخف نے پوچھا کہ اگر میں کسی کے ہاں مہمان ٹھروں اور وہ میرے ساتھ اچھا سلوک نہ کرے' بعد میں کسی وقت وہ میرا مہمان بنے تو میں کیا کروں' اس سے بدلہ لوں یا مہمان نوازی کروں؟ آپ نے فرمایا: "جس کا اللہ تعالی پر اور بوم آخرت پر ایمان ہے وہ اپنے مہمان کی تکریم بجا لائے۔ "عرض کیا گیا' حضور کب تک؟ آپ نے فرمایا: "پر تکلف کھانا ایک دن رات اور ضیافت صرف تین دن تک ہے' اس کے آپ نے فرمایا: "پر تکلف کھانا ایک دن رات اور ضیافت صرف تین دن تک ہے' اس کے

بعد كى خدمت اور تواضع صدقه ب چلتے وقت بھى اس كو اتنا خرچ دينا چاہئے كه ايك منزل تك كافى مو جائے اس كو "جائزة" كہتے ہيں۔" (ديكھئے: نهاية فى غريب الحديث ١٣١٣/١- صحيح مسلم اللقطة باب الضيافة و نحوها حديث ٢٨٠)

چونکہ مہمان کا میزبان کے ذمہ حق ہوتا ہے اس لئے آنخضرت ملٹی آپام نے ان احادیث میں میزبان کو مہمان کے اکرام' خاطرمدارات اور خدمت کرنے کی تلقین فرمائی ہے۔ لیکن جمال میزبان ان احکام کا پابند اور مکلف ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ مہمان بننے کے بھی پچھ آداب ہیں جب کوئی شخص مہمان شھرے تو اسے اپنے میزبان کر لیے ملائے ناگہانی نہیں

آداب ہیں۔ جب کوئی شخص مہمان ٹھہرے تو اسے اپنے میزبان کے لیے بلائے ناگہانی نہیں بن جانا چاہئے اور الیا انداز بھی اختیار نہیں کرنا چاہئے جس سے میزبان کو تکلیف' بوجھ یا شرمندگی ہو۔

بالعموم ہر مخص اپنی حیثیت کے مطابق مہمان کی خدمت بجالاتا ہے اور اس میں کمی نمیں چھوڑتا لیکن کئی مہمان کسی ایسی چیز کامطالبہ کر دیتے ہیں جس کا مہیا کرنا میزبان کے لیے ممکن یا ۲۱ سر بس میں نہیں ہوتا۔ نیز میزمان کے مال مہمان کو بلاوجہ طویل عرصہ تک

لیے ممکن یا اس کے بس میں نہیں ہوتا۔ نیز میزبان کے ہاں مہمان کو بلاوجہ طویل عرصہ تک قیام بھی نہیں کرنا چاہئے۔ ایک حدیث میں آنخضرت ساٹھیلم نے فرمایا: "مہمان کے لیے جائز نہیں کہ وہ کسی کے ہاں طویل قیام کر کے میزبان کو گناہ گار کرے۔" (صحیح مسلم اللقطة اباب الضیافة و نحوها حدیث: ۴۸ قبل: ۱۷۲۷)

مہمان کو چاہئے کہ وہ ایک ایسا مہمان ثابت ہو کہ میزبان اس کی دوبارہ آمد پر بھی اسے اپنا مہمان بنانے میں فرحت محسوس کرے۔ ایک دفعہ ایک آدی نے آنخضرت ساٹھائیم کی فلامت میں حاضر ہو کر اپنی تنگدستی اور بھوک کا ذکر کیا۔ آپ نے اپنے گھروں میں باری باری پیغام بھیج کر کھانے کی کوئی چیز منگوائی گر آپ کے کسی بھی گھرسے کھانا نہ مل سکا بلکہ بواب آیا کہ آج تو گھر میں سوائے پانی کے پچھ بھی نہیں۔ آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ اس پر رحم کرے جو آج رات اس کی میزبانی کرے۔ ابوطلحہ اسے اپنے گھر لے گئے۔ بیوی سے کہا کھانے کو پچھ ہے؟ اس نے بتایا کہ بچوں کے لیے معمولی ساکھانا ہے فرمایا' انہیں بہلا بھسلا کھانے کو پچھ ہے؟ اس نے بتایا کہ بچوں کے لیے معمولی ساکھانا ہے فرمایا' انہیں بہلا بھسلا کہ سکا دو۔ جب مہمان آئے تو کسی بہانے چراغ بھجا دینا اور ہم یوں محسوس کرائیں گے کہ

گویا ہم بھی کھا رہے ہیں۔ ہم کھانا نہیں کھائیں گے تاکہ اللہ تعالی کے رسول کا مہمان پیٹ بھر کر کھانا کھائے۔ چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا۔ صبح ہوئی تو آنخضرت ساٹھالیا نے فرمایا: تمہارے اس طرز عمل پر اللہ تعالی بہت خوش ہوا ہے۔ اسی واقعہ کے موقع پر یہ آیت نازل ہوئی:

﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾ (الحشر ٩/٥٩، صحيح مسلم، الأشربة، باب إكرام الضيف وفضل إيثاره، ح: ٢٠٥٤)

"وہ اپنی ضروریات کے باوجود دوسرول پر ایٹار کرتے ہیں اور ان کی ضرورت کو ترجیح دیتے ہیں۔"

#### ۱۲۔ غصہ سے ممانعت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: أَوْصِنِي، قَالَ:«لاَ تَغْضَبْ» فَرَدَّدَ مِرَارًا، قَالَ: «لاَ تَغْضَبْ»(رواه البخاري)

سیدنا ابو ہریرہ رہالی سے روایت ہے کہ ایک شخص نے نبی کریم ملی آیا کی خدمت میں عرض کیا: آپ جمھے وصیت فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: "فصہ نہ کیا کرو' اس نے بار بار اپناسوال دہرایا تو آپ نے بھی ہرباری جواب دیا کہ غصہ نہ کیا کرو۔ "

تخريج: صحيح البخاري، الأدب، باب الحذر من الغضب، ح: ٦١١٦.

تشریج: اسلام چونکہ دین فطرت ہے اس میں انسانی طبائع اور امزجہ (مزاج) کو مد نظر رکھ کر احکامات اور ہدایات دی گئی ہیں۔ غصہ آ جانا انسانی فطرت ہے۔ بالعموم غصے کے کچھ اسباب یا وجوہات بھی ہوتی ہیں اور بعض لوگوں کو بلاوجہ بھی غصہ آ جاتا ہے۔

غصہ اختلاف و ناراضی کا سبب ہو تا ہے اور بعض او قات نوبت قتل تک جا پہنچی ہے۔ اسی لئے دانا کہتے ہیں کہ غصہ حرام ہے۔ انسان کو جب غصہ آ جائے تو اسے ختم کرنے کی كوشش كرنى چاہيئے - يمي الله والول كى صفت ہے - چنانچه قرآن مجيد ميں ہے -

﴿ وَٱلْكَ طِمِينَ ٱلْفَيْظُ وَٱلْمَافِينَ ﴾ (آل عمران٣/ ١٣٤)

"وہ (اللہ تعالیٰ کے صالحِ بندے)غصے کو بی جاتے ہیں اور در گزر کرتے ہیں۔"

جب كى پر غصه آئے تو درگزر سے كام لينا چاہئے۔ قرآن مجيد ميں ہے:

﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ الْإِنِي ﴾ (الشورى ٢٧/٤٢)

"اورجب ان (الله والون) كوغصه آتاب تووه معاف كردية بين-"

﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلِيصَفَحُوّاً أَلَا يَحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمَّ ﴿ (النور٢٢/٢٤)

"انهيں چاہيئ كه وه معافى اور درگزر سے كام لين كيا تم نهيں چاہتے كه الله تعالى معاف كردے."

غصہ دراصل ایک نفساتی کیفیت کانام ہے۔ جس کی وجہ سے انسانی روح انتقام کی خاطر باہر کو حرکت کرتی ہے اس لیے غصہ کی حالت میں چرہ گرم اور رنگ سرخ ہو جاتا ہے ' رگیں چھول جاتی ہیں۔ اس طرح شدت فرح و انبساط میں بھی انسانی روح باہر کی جانب محرک ہوتی ہے۔ یمی وجہ ہے کہ ان دونوں حالتوں میں روح کے بالکل باہر آ جانے کی بنا پر موت کا خطرہ ہوتا ہے۔ غصہ اگر غیرت اسلامی اور تائید حق کے لئے ہو تو وہ ممدوح اور قابل موسے کا در آگر خلاف شرع ہو تو یہ بسرحال مذموم اور نالبندیدہ ہے۔

غصہ پر قابو پالینا ہر ایک کے بس کی بات نہیں۔ اس لئے آنخضرت ملٹھالیم نے غصہ پر قابو پانے والے کی مدح فرمائی ہے۔ آپ نے فرمایا:

﴿لَيْسَ الشَّدِيدُ بِالصُّرْعَةِ، إِنَّمَا الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْغَضَبِ (صحيح البخاري، الأدب، باب الحذر من الغضب، ح:٦١١٤)

''جواں مرد اور بمادر وہ نہیں جو (دو سروں کو) خوب بچھاڑنے والا ہو بلکہ حقیقی بمادر اور

جوال مردوه ہے جو غصہ کے وقت اپنے آپ پر قابو رکھ۔"

آنخفرت ملی این مجلس میں ایک آدمی کو کسی دو سرے پر غصہ آگیا اور غصہ کی شدت سے اس کا چہرہ سرخ ہو گیا۔ آپ نے فرمایا:

"إِنِّي لأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ" (صحيح البخاري، الأدب، ح: ١١١٥)

"ميں ايك كلمه جانتا ہوں اگريہ آدمى وہ كلمه ادا كرے تو غصه كافور ہو جائے وہ كلمه بيه بية (أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْظنِ الرَّجِيْمِ)

ایک مدیث میں آپ نے فرمایا:

﴿إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ، فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَبُ وَإِلاَ فَلْيَخْلِسْ، فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَب، وَإِلاَّ فَلْيَضْطَجِعْ» (سنن أبي داود، الأدب، باب ما يقال عند الغضب، ح:٤٧٨٢)

"جب کسی کو غصہ آئے اور وہ کھڑا ہو تو بیٹھ جائے اگر غصہ ختم ہو جائے تو ٹھیک ورنہ لیٹ جائے۔"

#### آپ نے فرمایا:

"مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُو قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُتْفِذَهُ دَعَاهُ اللهُ عَزَّوَجَلَّ عَلَى رُءُوسِ الْخَلَائِقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُخَيِّرَهُ اللهُ مِنَ الْحُورِ مَا شَآءَ» (سنن أَبِي داود، الأدب، باب من كظم غيظا، ح: ٤٧٧٧ وسنن ابن ماجه، الزهد، باب الحلم، ح: ٤١٨٦ والحديث حسن)

"جو مخص بدلہ لینے کی طاقت و قدرت کے باوجود اپنے اوپر ضبط کرے تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اسے سب کے سامنے بلا کر سے اختیار دے گاکہ وہ جس حور کو چاہے اپنے لئے پند کر لے۔"

آنخضرت طلی این حیات طیب عنو و در گزر کا بهترین مرقع تھی آپ نے اپنے بدترین اور شدید ترین و اللہ اللہ اللہ کے ظلم و ستم سے دنیا واقف ہے جو انهوں نے صحابہ کرام اور خود آنخضرت ملی ایک پر روا رکھے۔ مگر جب آپ فاتح کی حیثیت سے مکہ آئے اور وہ لوگ آپ کے سامنے پیش ہوئے تو آپ نے انہیں کوئی بات یاد تک نہ کرائی اور بڑی فراخدلی سے فرمایا:

«لاَ تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ أَنْتُمُ الطُّلَقَاءُ»

آج تم پُر کوئی گرفت نہیں 'تم سب آزاد ہو۔"

﴿ مَا مِنْ جُرْعَةٍ أَعْظَمُ أَجْرًا عِنْدَ اللهِ مِنْ جُرْعَةِ غَيْظٍ كَظَمَهَا عَبْدٌ (مَا مِنْ جُرْعَةٍ أَعْظَمُ أَجْرًا عِنْدَ اللهِ مِنْ جُرْعَةِ غَيْظٍ كَظَمَهَا عَبْدٌ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللهِ ﴾ (سنن ابن ماجه، الزهد، باب الحلم، ح:١٨٩)

"اُنسان جو کچھ پیتا ہے اس میں بهترین گھونٹ غصے کا گھونٹ ہے جو اللہ تعالیٰ کی رضا کی شاط سئر "

فلاصہ یہ کہ شریعت میں غصہ کی بہت زیادہ فدمت اور ممانعت آئی ہے اور غصہ پی جانے اور معاف کرنے کی بڑی تاکید اور فضیلت ہے۔ اس لئے پیش نظر حدیث میں آخضرت ملٹھیلی کی خدمت میں آنے والے نے عرض کیا' مجھے وصیت فرمائیں تو آپ نے کی فرمایا:

«لاً تَغْضَبْ»(صحيح البخاري، الأدب، ح:٦١١٦)

"غصه نه کیاکر۔"

صحابی نے اپناسوال اس خیال سے متعدد مرتبہ وہرایا کہ شاید آپ کچھ اور ارشاد فرمائیں گے لیکن آپ کچھ اور ارشاد فرمائیں گے لیکن آپ نے اسے بار بار بھی وصیت فرمائی۔ ہو سکتا ہے کہ وہ نازک طبع ہوں اور انہیں غصہ زیادہ آتا ہو اس لئے آپ نے انہیں اسی بات کی وصیت فرما کر اس خامی کی طرف توجہ دلائی ہو۔ (واللہ اعلم)

# ے ا۔ ہر کام سلیقے سے اور ہرایک سے حسن سلوک

عَنْ أَبِي يَعْلَى شَدَّادِ بْنِ أَوْسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَوْدٍ اللهِ عَلَيْ قَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ شَوْدٍ وَإِذَا ذَبَحْتُمْ شَوْرَتَهُ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَةَ، وَلْيُحِدَّ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ، وَلْيُرِحْ

ذَبِيحَتَهُ (رواه مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، الصيد والذبائح، باب الأمر بإحسان الذبح والقتل، وتحديد الشفرة، ح:١٩٥٥.

شرح الالفاظ: [کَتَبَ] واجب اور فرض کر دیا [الاخسان] یه [آخسن] کا مصدر ہے۔
کوئی اچھاکام کرنے کو احسان کتے ہیں۔ یاد رہے اچھاکام وہی ہے جے شریعت اچھا قرار
دے۔ خلاف شرع رائے کو اچھا قرار نہیں دیا جا سکتا۔ [القِنْلَةَ] قاف کے نیچ ذیر ، قتل
کرنے کی حالت و کیفیت ، قتل کرتے ہوئے احسان (یعنی قتل کرنے کا عمدہ اور بهتر طریقہ) یہ
ہے کہ آلہ قتل تیز ہو اور جلدی سے قتل کر دیا جائے اور مقتول کو سزا دینا مقصود نہ ہو۔
[شَفُوْتَهُ] بری چھری ، چھری کی دھار [وَلْيُرِخ ذَبِيْحَتَهُ] یہ "اراح" سے مشتق ہے لینی
ذبیحہ کو راحت پنیائے۔

تشویج: اس حدیث مبارک میں آنخضرت سل ایک دائی اور ابدی اصول بیان فرمایا ہے کہ اللہ تعالی نے مرایک کے ساتھ احسان کرنے کا تھم دیا ہے۔

اس کا معنی نیکی 'حسنِ سلوک' نرمی' کسی کام کو سلقہ اور مهارت سے انجام دینا' کسی کام کو انجام دیتے وقت اس میں خوب حسن اور عمد گی پیدا کرنا' حقدار کو اس کر حق سے زیادہ دینا' میں احسان کر مفہوم اور اس کی مختافہ مصور تیں ہیں

کے حق سے زیادہ دینا' سے سب احسان کے مفہوم اور اس کی مختلف صور تیں ہیں۔

احسان کی اہمیت اس کا عظم دیا گیاہے چنانچہ قرآن مجید میں ہے:

﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ (النحل١٦/ ٩٠)

"بے شک اللہ تعالیٰ عدل واحسان کا تھم دیتاہے۔"

﴿ وَأَحْسِن كُمَّا أَحْسَنَ أَلَّهُ إِلَيْكُ ﴾ (القصص ٢٨/٧٧)

"توبھی احسان کر جیسا کہ اللہ تعالی نے تجھ پر احسان کیا۔"

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ فِنْكَ ﴾ (البقرة ٢/ ١٩٥)

"الله تعالی احسان کرنے والوں کو بہند کر تاہے۔"

﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴿ الرحمن ١٠/٥٥) "احمان كابدلد احمان بي ہے۔"

احسان فی القتل فی العنان کی اس اہمیت کے پیش نظر آنخضرت ملٹھیم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ف فرمان میں القتل نے ہرایک کے ساتھ احسان (حسن سلوک) کا تھم دیا ہے۔

حتیٰ کہ اگر شرعی اصولوں کے تحت کسی کو قتل کرنا ہو تو اچھی طرح قتل کرو قتل کا آسان ترین طریقہ اختیار کیا جائے تاکہ مقتول کو زیادہ تکلیف نہ ہو اور مقصد بھی حاصل ہو جائے۔

یے۔ البتہ ڈاکہ زنی کے مجرم کو سولی کی سزا اور شادی شدہ کو سنگسار کرنے کا تھم چونکہ شریعت نے دیا ہے اس لئے وہ جائز ہے۔

بعض لوگ قتل کرتے وقت ایک ایک عضو کائتے ہیں تاکہ اسے زیادہ تکلیف ہو۔ اسلام کسی کو ناروا اور غیر ضروری تکلیف نہیں دینا چاہتا۔ حتی کہ جان لینے کی صورت میں

بھی وہ کم از کم تکلیف دینے کی تلقین کرتاہے۔

ایک دفعہ آپ نے تھم دیا کہ کفار قریش میں سے جو بکڑا جائے اسے آگ سے جلا دیا جائے' پھر آپ نے فرمایا: ''صرف قتل کیا جائے اور آگ سے جلایا نہ جائے کیونکہ آگ کا

عذاب دینا صرف الله تعالی کاحق ہے۔ "(صحیح البخاری الجهاد عدیث: ۲۰۱۱)

اس طرح آپ نے فرمایا کہ جب ذرج کرو تو بھی سلیقہ اور عمد گی سے ذرج کے استعمال میں سلیقہ اور عمد گی سے ذرج کے سے درج کے ساتھ کے استعمال کے استعمال کے استعمال کے دروجہ کو راحت پہنچاؤ۔

ذبیحہ کو مندرجہ ذیل طریقوں سے راحت پنچائی جاسکتی ہے۔

ذرج كرنے سے پہلے اسے بانى بلايا جائے۔ چھرى كو جانور سے چھپاكر ركھا جائے۔ اسے زم

زمین پر لٹایا جائے۔ چھری پہلے سے خوب تیز کر لی جائے۔ چھری جلدی جلدی چلائی جائے۔ تمام رگیس خوب کاٹی جائیں تاکہ روح نکلنے میں دیر نہ ہو۔ جانور کے اچھی طرح ٹھنڈا ہو جانے کے بعد چڑا اتارا جائے۔ کسی دو سرے جانور کے سامنے جانور کو ذیج نہ کیا جائے۔

ایک دفعہ آنخضرت طالی ایک ایک شخص بحری کو ذائے کرنے کی خاطر زمین پر لٹاکر اس کے سامنے چھری تیز کر رہاہے۔ آپ نے فرمایا: 'کیاتم اس جانور کو ذائے سے قبل ہی باربار مارنا چاہتے ہو؟'' (طبر انبی کبیر (۱۹۱۲) و او سط:۷۹/۲ اور دیکھے: مجمع الزو اند:۴۲/۳)

## ۱۸ - تقوی اور حسن اخلاق

عَنْ أَبِي ذَرِّ جُنْدُبِ بْنِ جُنَادَةَ وَأَبِي عَبْدِالرَّحْمْنِ مُعَاذِ ابْنِ جَبَلِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنْ رَّسُولِ اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «اللهِ عَلَيْهُ قَالَ: «اللهَ عَيْشُهُ اللهَ عَنْهُمَا كُنْتَ، وَأَتَبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ »(رواه الترمذي تَمْحُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ »(رواه الترمذي وقال: حديث حسن، وفي بعض النسخ: حسن صحيح)

سیدنا ابو ذر جندب بن جنادہ بناٹھ اور ابو عبد الرحمٰن معاذبن جبل بناٹھ سے روایت ہے۔ رسول اللہ ملٹائیا نے فرمایا: ''تم جمال کہیں بھی ہو اللہ تعالیٰ کا خوف دل میں رکھا کرواور گناہ کے بعد نیکی کر لیا کرو' وہ نیکی اس گناہ کو مٹا ڈالے گی۔ اور لوگوں کے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آیا کرو۔"

تخريج: جامع الترمذي، البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، ح: ١٩٨٧.

شرح الالفاظ: [ اِتَّقِ اللَّهُ ] الله تعالى كا تقوى اختيار كرد يعنى البين اور الله تعالى كى سزا و عقاب كى درميان ركاوث پيدا كر اور اس كا طريقه بيه هم كه الله تعالى كى اوامر برعمل اور نواى سے اجتناب كيا جائے يعنى اس كى حدودكى پابندى كى جائے۔ [حَيْثُ مَا كُنْتَ] تم جمال

کہیں بھی ہو۔ [وَأَتْبِعِ السَّيِئَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا] 'گناه کے بعد نیکی کرلیا کرو' نیکی اس گناه کو مثا والے گی۔ " یعنی جب تجھ سے کوئی صغیرہ گناه ہو جائے تو اس کے بعد نیکی کرلیا کرو' وہ نیکی اس گناه کو ذاکل کر دے گی جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد الهی ہے ﴿ إِنَّ الحَسَنَاتِ نَیکی اس گناه کو ذاکل کر دے گی جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد الهی ہے ﴿ إِنَّ الحَسَنَاتِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

حدیث میں کناہ سے "صعیرہ کناہ" مرادی یو تلہ بیرہ کناہ بیر بوبہ بے معاب یں ہو۔ ﴿ وَ خَالِقِ النَّاسَ بِنُحُلُقٍ حَسَنٍ ﴾ "لوگول کے ساتھ حسن سلوک کا معاملہ کر۔" اس کی مختلف صور تیں ہیں مثلاً خوش روئی سے ملنا ان سے ایذا و تکلیف کو دور کرنا اور ان سے بھلائی کرنا۔ ان سے اچھا بر تاؤکرنا اور ان کے ساتھ اجھے طریقے سے رہنا سہنا وغیرہ۔

تشریج : آنخضرت ملاکیا نے حضرت ابوذر جندب بن جنادہ بڑاٹنہ اور حضرت معاذ بن جبل بڑاٹنہ' دونوں کو تین نصیحتیں فرمائس۔

آپ نے انہیں پہلی وصیت یہ فرمائی:
 «اِتَّقِ الله حَیْثُمَا کُنْتَ»

«تم جَمال كهيں بھى ہو'الله تعالیٰ كاخوف دل ميں ركھو۔ "

تقوی برا جامع لفظ ہے اس میں نیکی کا شوق اور اعمال قبیحہ سے نفرت و اجتناب تک شامل ہے۔ یہ وصف ایک مختلط زندگی اختیار کرنے کا متقاضی ہے۔ صاحب تقوی مخض انتهائی پھونک پھونک کر قدم رکھتا ہے اور کوئی ایساکام نہیں کرتا جس میں حرمت یا کراہت کا کوئی شائبہ ہی ہو۔ قرآن کریم میں بارہا تقوی کا تھم دیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱلتُّم مُسلِمُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴾

(آل عمران۳/ ۱۰۲)
"ایمان والو! الله تعالی سے ڈرتے رہو جیسا کہ اس سے ڈرنے کاحق ہے اور تہمیں

موت آئے تو اسلام کی حالت میں آئے۔"

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ ﴿ ﴾ (الأحزاب٣٣/ ٧٠) "أيمان والو! الله تعالى سے وُرتے رہواور سيدهي بات كياكرو۔ "

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَلَتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ ﴾ (الحشر ١٨/٥٩)

"ايمان والو! الله تعالى سے ڈرو' اور ہر شخص كو غور كرنا جائيے كه وه كل قيامت كے لئے كيا بھيج رہاہے؟"

الله تعالیٰ کے ہاں معیارِ تکریم' تقوی ہے جو شخص جس قدر اس وصف سے متصف ہو گا اتنا ہی اس کامقام ہو گا' جیسا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہے۔

﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَلَكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ اللهِ (الحجرات ١٣/٤٩) "تم مين سے الله تعالى كے بال سب سے زيادہ معززوہ ہے جو زيادہ متق ہو۔"

اللہ تعالیٰ کے تقویٰ کُر اُور خوف کا مفہوم یہ ہے کہ انسان انتہائی محتاط زندگی بسر کرے ' تقوی کے معنی میں بیان کیا جاتا ہے کہ تقوی حد درجہ احتیاط کو کہتے ہیں جیسے کوئی شخص خاردار جھاڑیوں کے درمیان انتہائی تنگ راہتے پر بڑی احتیاط سے چلتا ہے کہ اس کا دامن کانٹوں میں نہ الجھ جائے یا کوئی کاٹنا اسے زخمی نہ کر دے۔

جو مخض الله تعالیٰ کا خوف اپنے دل میں بٹھا لے' الله تعالیٰ اسے تھمت و دانائی سے نواز تا ہے۔ جیسا کہ معروف مقولہ ہے:

(رَأْسُ الْحِكْمَةِ مَخَافَةُ اللهِ)

"الله تعالیٰ کاخوف حکمت و دانائی کی اساس ہے۔"

تقویٰ کی اس اہمیت اور نضیلت کے پیش نظر آنحضرت ملٹائیا میہ دعا فرمایا کرتے تھے۔

«اَللَّهُمَّ إِنِّي أَسْئَلُكَ الْهُدَى وَالتُّقْى وَالْعَفَافَ وَالْغِنْي»(صحيح مسلم،

الذكر، باب في الأدعية، ح: ٢٧٢١)

"یا الله! میں تجھ سے ہدایت ' تقوی ' پاکدامنی اور تو نگری کاسوال کر تا ہوں۔" اس لیے ہرامت کو تقوی کی تلقین کی گئی فرمایا۔

﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ آنِ ٱتَّقُوا ٱللَّهُ ﴾ (النساء٤/١٣١)

"جن کوتم سے پہلے کتاب دی گئی انہیں اور تہمیں ہم نے تقویٰ کی تلقین کی۔"

② توبه ان دونوں ساتھوں کو آپ نے دوسری وصیت یہ فرمائی:

«أَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا»

"گناه کے بعد نیکی کر لیا کرو'وہ نیکی اس گناہ کو مٹاڈالے گی۔"

واقعی نیکیاں گناہوں کو ختم اور مٹا ڈالتی ہیں' جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾ (مود١١٤/١١)

"ب شك نيكيال گنامول كومناد التي بين-"

انسان خطا کا پتلا ہے اس سے غلطی کا سرزد ہو جانا متبعد نہیں۔ لیکن چاہیے کہ انسان غلطی پر دوام و ثبات کی بجائے فوراً اللہ تعالی کی طرف رجوع کرے اور توبہ و استغفار کرے' اللہ تعالیٰ اس کی غلطی معاف فرما دے گا۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿ وَمَن يَعْمَلَ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ مِ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ يَجِدِ ٱللَّهَ عَـفُورًا رَّحِيمًا الْبُهِ (النساء٤/١١٠)

" جس آدمی سے غلطی ہو جائے یا اپنے آپ پر ظلم کر بیٹھے پھراگر وہ اس کے بعد اللہ " اللہ معامل میں میں سے میں اور اللہ تا اس کے ثقور میں میں میں اس کے بعد اللہ

تعالی سے معافی کی درخواست کرے تو وہ اللہ تعالی کو بخشنے والا مربان پائے گا۔ " یہ بھی اللہ تعالی کا انسان پر فضل اور رحم ہے کہ انسان اگر غلطی کرے تو اس کے نامہ

ا ممال میں صرف ایک گناہ لکھا جاتا ہے اور جب انسان کوئی نیکی کا کام کرے تو اسے کم از کم دس گنا ثواب ملتا ہے۔ اس لئے کسی کا قول ہے۔

(وَيْلٌ لِّمَنْ غَلَبَتْ آحَادُهُ عَشَرَاتِهِ)

"جس کی اکائیاں ' دہائیوں سے بردھ جائیں اس کے لیے تاہی وہلاکت ہے۔"

اس لئے نبی ماٹی کیا ہے وصیت فرمائی کہ اگر کسی وقت گناہ سرزد ہو بھی جائے تو اس کے بعد نیکی کر لیا کرو اس نیکی کی وجہ سے برائی مٹ جائے گی۔ اگر انسان ہر گناہ کے بعد صرف سیکی کر لیا کرو اس نیکی کی وجہ سے برائی مٹ جائے گی۔ اگر انسان ہر گناہ کے بعد صرف

ایک نیکی ہی کرے تو بھی نیکیاں گناہ سے زیادہ ہو جاتی ہیں۔ آنخضرت ساتھ کیا نے فرمایا:

( کُنا ہُ کَ مَن مَدَدَ مَنْ مُدَالًا مِن مَنْ وَ الْمُ مَالَةُ مَالًا مَنَا اللَّهُ اللَّهُ مَالَةُ مَاللَّهُ مَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَالِيَّا اللَّهُ مَالِيَّا اللَّهُ مَالِيَّا اللَّهُ مَالِيَّا اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الل

«كُلُّ بَنِي آدَمَ خَطَّاءٌ، وَخَيْرُ الخَطَّائِينَ التَّوَّالُبُونَ»(سنن ابن ماجه،

الزهد، باب ذكر التوبة، ح: ٤٢٥١)

" ہرانسان خطاکا پتلاہے اور بہترین خطاکار وہ ہیں جو توبہ کرلیں۔ "

جو شخص صدق دل سے توبہ کر لے اور اللہ تعالیٰ کے سامنے ندامت و شرمساری کا اظہار کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی غلطی معاف کر دیتا ہے اور وہ یوں پاک ہو جاتا ہے گویا اس

نے گناہ کیا ہی نہیں۔

انسانوں سے گناہوں کا سرزد ہونا فطری امرہے البتہ گناہوں پر اصرار و دوام غلط ہے۔ انسان سے گناہ ہو جائے تو توبہ کرنی چاہئے اللہ تعالی معاف کر دے گا۔ اس کئے متقبول کی صفات بیان کرتے ہوئے کہا گیاہے۔

﴿ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ ﴾ (آل عمران٣/ ١٣٥)

"وه اپنے گناہوں پر اصرار نہیں کرتے۔"

باب في الحض على التوبة 'ح: ٢٧٣٣)

رسول اکرم ملٹھیلم نے فرمایا: ''اگر تم گناہ نہ کرو تو اللہ تعالی تمہیں ختم کر کے تہماری جگہ ایسے لوگوں کو لے آئے گاجو گناہ کے بعد اللہ تعالیٰ سے استغفار کریں گے اور اللہ تعالیٰ انہیں معاف کر دے گا۔''(صحیح مسلم'التوبة'باب سقوط الذنوب بالاستغفار والتوبة'۲۷۳۹)

انسان جب صدق دل سے توبہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس بندے پر ازحد خوش ہو تا ہے۔

آنخضرت ملتی کیا ہے ہے ایک واضح مثال دے کر بیان فرمائی۔ میں میں میں میں کر ہونی مثال دے کر بیان فرمائی۔

"تہمارا کیا خیال ہے کوئی شخص ویران اور بے آب و گیاہ جنگل میں سفر کر رہا ہو جہال کھانے پینے کی کوئی چیز نہ ہو اس کا زادِ راہ او نٹنی پر ہو۔ اس جنگل میں دوپسر کے وقت آرام کے وقفہ میں جب یہ سویا ہوا ہو اس کی او نٹنی گم ہو جائے۔ وہ او نٹنی کو تلاش کرنے کی مکمل سعی کرے اسے او نٹنی نہ مل سکے وہ ناامید ہو کر اپنی جگہ واپس آ کر بیٹھ جائے اور اچانک اس کی او نٹنی خود بخود واپس آ جائے 'کیا تم اس کی خوشی کا اندازہ کر سکتے ہو؟ جس قدر خوشی اس ناامید شخص کو او نٹنی کو حاصل کر لینے اور اپنے چی جانے پر ہوتی ہے۔ انسان کے توبہ کرنے سے اللہ تعالی اس سے بھی زیادہ خوش ہوتا ہے۔ " رصحیح مسلم 'التوبة'

وبہ کی قبولیت کی شرائط | جب انسان اللہ تعالیٰ کے سامنے گناہ کا اعتراف کر کے توبہ

كرے تو الله كريم توبہ قبول فرماليتا ہے۔ قرآن مجيد ميں ہے۔

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ـ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّئَاتِ﴾ (الشورى٤٢ ٢٥) ''وہ اللہ تعالیٰ ہی تو ہے جو اپنے بندوں کی توبہ قبول فرماتا اور خطاؤں سے در گزر فرماتا

امام نووی رطاتیہ شرح صحیح مسلم میں رقم طراز ہیں کہ ''توبہ کامعنی رجوع اور واپسی ہے۔

لمذا توبہ سے مراد گناہوں سے رجوع ہے۔ اس کی تین شرطیں ہیں: ﴿ گناه کو ترک کرنا۔

اس پر ندامت کا اظهار کرنا۔ ﴿ اور آئندہ گناہ نہ کرنے کا عزم کرنا۔ اور اگر معصیت کا

نعلق انسانوں کے ساتھ ہو تو چوتھی شرط یہ بھی ہے کہ صاحب حق کو راضی کر لیا جائے۔" شرح صحيح مسلم للنووى كتاب التوبة)

قرآن کریم میں ارشاد ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةَ نَّصُوحًا عَسَىٰ ۖ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ (التحريم١٦/٨)

"اے ایمان والو! اللہ تعالی کی طرف خالص توبہ کرو امید ہے کہ تمهار ارب تمهارے

گناه معاف کر دے۔" حسن اخلاق | آپ نے اپنے دونوں ساتھیوں کو تیسری وصیت میہ فرمائی کہ لوگوں کے

ساتھ حسن اخلاق سے پیش آیا کرو۔ حسن اخلاق مسلمان کا بهترین وصف ہے۔ اور تمام انبیاء کرام منگسٹیلٹم اعلیٰ اخلاق کا عمدہ نمونہ تھے۔ آنخضرت ملٹھیلم کے اعلی

اخلاق کا تذکرہ قرآن کریم میں ان الفاظ سے ہے۔

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيعٍ ﴿ إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيعٍ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى مُلْوَا مِهَ

"ب شك آپ اخلاق كى اعلى قدرول ير فائزيين ـ"

ایک حدیث میں آپ نے اپنی بعثت کامقصد بیان کرتے ہوئے فرمایا:

«إِلَّمَا بُعِثْتُ لأُتَّمِّمَ مَكَارِمَ الأَخْلاَقِ»(الموطأ، الجامع، باب ما جاء في

حسن الخلق، ومسند أحمد من رواية أبي هريرة وإسناده حسن وانظر صحيح الجامع الصغير، ح: ٢٨٣٣)

## "مجھے مکارم (اعلی) اخلاق کی تکمیل کے لیے مبعوث کیا گیاہے۔" ایک حدیث میں آپ نے اچھے اخلاق والے کو کامل مومن قرار دیا۔

﴿ أَكُمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا ﴾ (سنن أبي داود، السنة، باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه، ح: ٤٦٨٢، وجامع الترمذي، أبواب الرضاع، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها، ح: ١١٦٢)

"الل ایمان میں سے سب سے کامل ایمان والا وہ ہے جس کے اخلاق سب سے عمدہ موں۔"

# حضرت عائشہ رجی آفا سے روایت ہے کہ رسول الله ملتی کیا نے فرمایا:

﴿إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَيُدْرِكُ بِحُسْنِ خُلُقِهِ دَرَجَةَ الصَّائِمِ الْقَائِمِ» (سنن أبي داود، السنة، باب في حسن الخلق، ح:٤٧٩٨)

" بے شک ایک مومن اپنے عمدہ اخلاق کی بدولت روزہ دار اور تہجر گزار کادرجہ پالیتا ہے۔ "

### قیامت کے روز میزان میں سب سے وزنی عمل 'اعلی اخلاق ہو گا۔ آپ نے فرمایا:

«مَا مِنْ شَيْءٍ يُوضَعُ فِي الْمِيزَانِ أَثْقَالُ مِنْ حُسْنِ الْخُلُقِ»(سنن أبي داود، السنة، باب في حسن الخلق، ح:٤٧٩٩ وجامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، ح:٢٠٠٣)

### "بندے کی میزان میں حسن اخلاق سے زیادہ وزنی کوئی عمل نہ ہو گا۔"

# حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص بنالتر سے روایت ہے کہ آنخضرت ملتھ کیا نے فرمایا:

«أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِأَحَبِّكُمْ إِلَى اللهِ وَأَقْرِبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَّوْمَ الْقِيَامَةِ؟ قَالُوا: بَلٰى قَالَ: أَحَاسِنُكُمْ أَخْلاَقًا» (صحيح ابن حبان، ح:٤٨٥) وكيا مِن مهي ايبا مخص نه بتاؤل جو الله تعالى كوسب سے زيادہ مجبوب ہے اور وہ

قیامت کو میرے سب سے زیادہ قریب ہو گا؟" صحابہ نے کہا: ضرور بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: "جس کا اخلاق سب سے عمدہ ہو۔"

آنخضرت ملی ایم الرچه انتمائی اعلی اظاق کے مالک تھے اس کے باوجودیہ وعاکیا کرتے تھے: ﴿اللَّهُمَّ كَمَا حَسَّنْتَ خَلْقِي فَحَسِّنْ خُلُقِي، (مسند أحمد:٤٠٣/١،

"اللهم كما حسنت حلقِي فحسن حلقِي" رمسند احمد.١/١٠، وصحيح ابن حبان، ح:٩٥/ وإرواء الغليل: ١١٣/١)

''یا الله! تو نے جیسے میری صورت خوبصورت بنائی ہے ویسے میرے اخلاق بھی عمدہ بنا دے۔''

تضرت نواس بن سمعان بخالته سے مروی ہے کہ رسول الله ملتی الله فیلم نے فرمایا:

«ٱلْبِرُّ حُسْنُ الْخُلُقِ»(صحيح مسلم، البر والصلة، باب تفسير البر والإثم،

"نیکی عمدہ اخلاق کانام ہے۔"

## 

عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ عَبْدِاللهِ بْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: «يَاغُلامُ! قَالَ: «يَاغُلامُ! إِنِّي أَعَلَّمُكَ كَلِمَاتٍ: احْفَظِ اللهَ يَحْفَظْكَ، احْفَظِ اللهَ يَحْفَظْكَ، احْفَظِ اللهَ تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ الله، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةَ لَوِ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله كَابُهُ الله يَعْلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلامُ وَإِنَّ الشَّهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلامُ وَجَفَّتِ الطَّقُلامُ وَجَفَّتِ الصَّحُفُ» رواه الترمذي وقال حديث حسن وجَفَّتِ الصَّحُفُ» رواية غير الترمذي وقال حديث حسن صحيح وفي رواية غير الترمذي «احْفَظِ الله تَجِدْهُ

أَمَامَكَ، تَعَرَّفْ إِلَى اللهِ فِي الرَّخَاءِ يَعْرِفْكَ فِي الشِّدَّةِ وَاعْلَمْ أَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبُكَ، وَمَا أَصَابِكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبُكَ، وَمَا أَصَابِكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبُكَ، وَمَا أَصَابِكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْمِيبُكَ، وَاعْلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وَاعْلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا»

سیدنا ابوالعباس عبداللہ بن عباس می الله است روایت ہے کہ ایک روز میں نم اس جند نمی اکرم ملی اللہ کے پیچھے تھا تو آپ نے فرمایا: "اے لڑے! میں تمہیں چند (مفید) باتیں بتا تا ہوں۔ تو اللہ تعالی کے احکام کی حفاظت کر (اس کے احکام کی بابندی کر) وہ تیری حفاظت کرے گا۔ تو اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کر ' تو اسے اپنے سامنے پائے گا جب تو سوال کرے تو اللہ تعالیٰ ہی سے مدد مانگ۔ یاد رکھ سوال کر۔ جب تو مدد طلب کرے تو اللہ تعالیٰ ہی سے مدد مانگ۔ یاد رکھ ساری دنیا جمع ہو کر تجھے فائدہ پہنچانا چاہے تو وہ تجھے کی بات کافائدہ اور نفع نمیں دے سکتی سوائے اس کے جو اللہ تعالیٰ نے تیرے لیے مقدر کر رکھا نہیں بھاڑ سارے لوگ مل کر تجھے نقصان پہنچانا چاہیں تو وہ تیرا کچھ بھی نہیں بگاڑ سارے لوگ مل کر تجھے نقصان پہنچانا چاہیں تو وہ تیرا کچھ بھی کہیں بینی بگاڑ سکتے سوائے اس نقصان کے جو اللہ تعالیٰ نے تہمارے لیے مقدر کر رکھا ہو۔ قلم اٹھا لیے گئے اور صحیفے خشک ہو چکے ہیں۔ "

(ترفدی نے اسے حسن صحیح کہا ہے) ترفدی کے علاوہ دو سرے محدثین کی روایت میں یوں ہے ''تو اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کر تو اسے اپنے سامنے پائے گا۔ تو خوش حالی میں اس کی طرف رجوع کر وہ تنگ دستی کے وقت تیری مدد فرمائے گا۔ یاد رکھو! جو چیز تمہیں نہیں ملی وہ تمہیں مل ہی نہیں سکتی تھی اور جو پچھ مجھے مل گیا اس سے تو محروم نہیں رہ سکتا تھا۔ یاد رکھو! اللہ تعالیٰ کی مدد صبر سے وابستہ ہے۔ اور تکایف و مصائب کے بعد کشادگی اور فراخی آتی ہے۔ اور تکایف و مصائب کے بعد کشادگی اور فراخی آتی ہے۔ اور تکایف و مصائب کے بعد

تنگی مراد ہے۔

تخريج: جامع الترمذي، صفة القيامة، باب ٥٩، ح:٢٥١٦ وصحيح الجامع الصغير للألباني، ح:٢٦٦١.

شيح الالفاظ: [كُنْتُ حَلْفَ النَّبِيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ يَوْمًا ] مِس ايك روز في النَّهَايُم ك

یتھیے تھا [ یَا غُلاَمُ ] عربوں کے ہاں دودھ چھڑانے کی عمرے ۹ برس تک کی عمرے بچے کو

"غلام" کہتے ہیں۔ ان کی عمراس وقت تقریبا دس سال تھی۔ [ کَلِمَاتِ] لینی نصائح۔ یہ جمع قلت کا وزن ہے کیونکہ ان کلمات کو حفظ کرنا نہایت آسان ہے اس لفظ کے آخر میں ''تنوین'' ان کلمات کی عظمت کے اظہار کے لیے ہے۔ [اخفَظِ اللّٰہَ] الله تعالیٰ کی حفاظت کر یعنی اس کے عائد کردہ فرائض اور حدود کی پابندی کر اور ہمیشہ اس کا تقوی اختیار کئے رہ' اس کے منع کردہ اور ناپندیدہ کامول سے اجتناب کر۔ [یَحْفَظُكَ ] وہ تیری جان' مال' اہل و عیال اور تیرے دین و دنیا کی حفاظت کرے گا۔ [تُجَاهَكَ]"اپنے سامنے" یعنی تو جهال بھی ہو گا حفاظت' امانت اور تائید میں تو اسے اپنے سامنے پائے گا۔ [فَاسْئَلِ اللّٰهَ] اللّٰه تعالی ہی سے مانگ۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے: ﴿ وَاسْمَلُوْا اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ ﴾ (النساء ٣٢/٣) [ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ] اللَّهِ تعالَى بى سے مدد مانگو كيونكه تمهارى دعاؤل كى قبوليت اور تمهارى اعانت كا اختيار اسى كو ب كسى دوسرك كو سيس- [ رُفِعَتِ الاقْلاَمُ ] قلم الحائ جا چکے ہیں کیونکہ یہ تمام امور حیطم تحریر میں آچکے ہیں۔ [جَفَّتِ الصَّحُفُ] یہ تمام امور پہلے تحریر ہو کچکے اور عرصہ ہوا اس تحریر کی روشنائی خشک ہو کچکی۔ [صُحُفُ ] سے مراد لوحِ محفوظ وغيرو وه صحيفي بين جن مين كائنات كي تقديرين درج بين ـ [الرَّ سَحاء ] نعمت و خوشحالي اور فراوانی۔ [إِنَّ الْفَرَجَ مَعَ الْكَوْبِ] فرج سے مراد غم سے نجات ہے اور غم سے دل كى

تشویج: اس حدیث میں آخضرت ملٹھالیم نے اپنے بچا زاد بھائی ابوالعباس عبداللہ بن عباس بھائٹ بیں کی وساطت سے یہ تمام مسلمانوں کو ہدایات دی ہیں یہ ہمایات اور نصائح بردی جامع ہیں ان پر عمل بیرا ہونے کی صورت میں ایک مسلمان کا ایمان

سکمیل پذیر ہو تا ہے دنیا سنور جاتی ہے' وہ دنیا کی پروا نہیں کر تا اور اپنا حاجت روا صرف اللہ تعالیٰ ہی کو سمجھتا ہے اور اسے دنیا کے کسی بھی شخص کا ڈر نہیں رہتاوہ اللہ تعالیٰ کی حفاظت اور امان میں آجاتا ہے۔

پہلی تصیحت: اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت 🏿 آپ نے نصیحتوں سے قبل انہیں اپنی

جانب اچھی طرح متوجہ ہونے کے لیے

فرمایا لڑے! میں تمہیں چند ہاتیں سکھانے لگا ہوں۔ آپ کا مقصود یہ تھا کہ یہ اہم ہاتیں ہیں انہیں غور سے س کریاد رکھنا۔ اسے بوری طرح متوجہ کرکے آپ نے فرمایا:

«إِحْفَظ اللهَ تَجِدُهُ تُجَاهَكَ»

''تم الله تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کرولیعنی اس کے احکام کی اطاعت کرتے رہو تم اللہ تعالیٰ کوایئے سامنے یاؤ گے۔"

یعنی تم جب تک الله تعالی کے احکام کی حفاظت کرو گے الله تعالی تهماری حفاظت کرے گا اور اس کی رحمت و برکت ہر وقت شامل حال ہو گی۔ بیہ حقیقت ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کے احکام کا پابند اور اس کا فرمانبروار ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ خود اس کی مگہبانی اور حفاظت فرماتا ہے۔ اور ایس جگہ سے اس کی روزی کا انتظام کرتا ہے کہ انسان کے وہم و گمان میں بھی نہیں ہو تا۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہے۔

﴿ وَمَن يَنَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْنَسِبُ ﴾

"جو شخص الله تعالى سے ڈرتا ہے الله تعالى اس كے ليے كوئى سبيل نكال ديتا ہے اور الیی جگہ سے روزی فراہم کر تاہے۔ جس کااسے وہم و گمان بھی نہیں ہو تا۔ "

اس سلسلہ میں صحابہ کرام کی زندگیوں میں ہمیں بہت سے واقعات ملتے ہیں جن سے الله تعالی کے اس ارشاد کی مزید تصدیق ہو جاتی ہے۔

صحابی رسول حضرت سفینہ بڑاٹنہ کا واقعہ مشہور ہے کہ ایک دفعہ دوران سفر جنگل میں جا رب من که اچانک ایک خونخوار شیر آ بنجاوه حمله کرنے لگا تو حضرت سفینه رات نے فرمایا: اے شیر! یاد رکھو! میں رسول اللہ طاق کے ساتھی اور خادم ہوں کیا تو مجھے کھائے گا؟ چنانچہ ان کا بیان ہے کہ شیر حملہ سے رک گیا گردن جھکا کر ان کے پاؤں چاننے لگا اور اس نے ان کی نگرانی کی تاکہ کوئی دو سرا جانور انہیں پریشان نہ کرے۔

رات اس جنگ میں قیام کریں ہے ہندا مهم جابور بنس حان سر دیں۔ ان ہ اسان ہے ۔ تمام جانور اپنے اپنے بچوں کو لے کر جنگل سے باہر چلے گئے۔

ای طرح صیح مسلم میں ایک واقعہ مذکور ہے کہ آنخضرت ساڑیا نے حضرت الوعبیدہ بڑا تھ کی سربراہی میں تین سو آدمیوں کا ایک لشکر کفار پر نظر رکھنے کے لیے ساحل سمندر کی طرف بھیجا اور صرف ایک تھیلی مجبوروں کی ان کے سپرد کی۔ کیونکہ انہیں دینے کے لئے اس کے علاوہ کوئی چیز موجود نہ تھی۔ حضرت جابر بڑا تی کھتے ہیں کہ حضرت ابو عبیدہ بڑا تی روزانہ صرف ایک ایک مجبور دیتے۔ کی نے بوچھا آپ ایک مجبور سے کیا کرتے تھے؟ فرمایا! ہم ای ایک مجبور سے سارا دن گزارا کرتے کمجبور کھا کر پانی بی لیتے اور سارا دن

فرمایا! ہم آئی آیک ہور سے سارا دن کرارا کرے '' بور ھا کر پن پ ہیں ارر سرار کر ۔رب تھجور کی سختیلی کو بچوں کی طرح چوستے رہتے اور ہم بھوک کے ہاتھوں مجبور ہو کر لاٹھیوں سے در ختوں کے بتے جھاڑ کر انہیں بانی میں بھگو بھگو کر کھایا کرتے۔ عربی میں ہتوں کو

سے در سوں نے ہے بھار ہر ہیں ہیں میں مرم رہ سے رہ ہے۔ المخبط کتے ہیں اس مناسبت سے میہ لشکر جیش المخبط کملا تا ہے۔ حضرت جابر بغالثۂ کہتے ہیں ہم سمندر کے کنارے جا رہے تھے کہ ہمیں ساحل سمندر پر

سعر برہ میں سے ہیں ہم سمندرے سارے جارہ سے سہ یہ ان سعدر پر ایک بہت ہوں کا مستدر پر ایک بہت ہوں کا ایک بہت ہوں ا ایک بہت بڑا ٹیلا نظر آیا ہم دہاں پنچوتو دہ عزر نامی ایک سمندری جانور تھا۔ پہلے تو ابو عبیدہ بڑاتھ نے کہا میہ مردہ ہے۔ حرام ہے ہم نہیں کھا سکتے پھر سوچا کہ ہم رسول اللہ طائع کے فرستادے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی راہ میں نکلے ہوئے ہیں کھانے کے لیے ہمارے پاس پچھے نہیں للذا اضطرار کی بناء پر کھا سکتے ہیں۔ حضرت جابر بڑاتھ کتے ہیں ہم تین سو آدمی تھے وہاں ایک ماہ ہمارا قیام

رہا اور ہم اس کا گوشت کھاتے رہے۔ اس کی آنکھ کے گڑھے سے ہم نے کی ملکے چربی کا اور ہم اس سے بیل کے جمع کے مطابق مکڑے کاٹ کاٹ کر کھاتے رہے۔ اور

ہم سب خوب فربہ ہو گئے۔

ابو عبیدہ دخاتھ نے جانور کی جسامت کا اندازہ لگانے کے لیے اس کی آنکھ کے گڑھے میں لوگوں کو بیٹھنے کا کہا تو تیرہ آدمی اس کے اندر ساگئے پھر سب سے او نچا اونٹ منگوا کر اس پر پالان باندھا اور سب سے طویل آدمی کو اونٹ پر بٹھا کر اس کی پہلی کے پنچ ہے گزارا گیا تو پہلی اس قدر بلند تھی کہ وہ بڑے آرام سے پنچ سے گزر گیا۔ جب ہم وہاں سے روانہ ہونے لگے تو ہم اس کا گوشت اپنے ہمراہ مدینہ بھی لے گئے وہاں پہنچ کر ہم نے آخضرت ماٹھا کیا ہے ہے واقعہ ذکر کیا تو آپ نے فرمایا:

«هُوَ رِزْقٌ أَخْرَجَهُ اللهُ لَكُمْ»(صحيح مسلم، الصيد، باب إباحة ميتات البحر، ح:١٩٣٥)

''وہ (خصوصی) رزق تھاجو اللہ تعالیٰ نے تمہارے کیے نکالا تھا۔''

پھر آپ نے دریافت فرمایا: تمہارے پاس اس کا گوشت موجود ہے تو ہمیں بھی دو چنانچہ ہم نے آپ کی خدمت میں بھی ہو چنانچہ ہم نے آپ کی خدمت میں بھیجا تو آپ نے بھی تناول فرمایا۔ چو نکہ یہ لوگ اللہ تعالی کی راہ میں نکلے ہوئے اس کے مخلص بندے تھے۔ اللہ تعالی نے کیسے ان کے رزق کا انتظام فرما دیا۔ ((مَنْ کَانَ لِللّٰهِ کَانَ اللّٰهُ لَهُ)) کا بھی کمی مفہوم ہے کہ جو شخص اللہ تعالی کا بن جائے اپنے آپ کو اس کا مطبع اور فرمانبردار کر لے اور اس کے احکام کا عامل اور پابند ہو جائے تو اللہ تعالی اس کی حفاظت کرتا اور اس کی فروریات پوری کرتا اور اس کی پریشانیاں دور فرما دیتا ہے۔

اصحاب الاخدود كے واقعہ ميں جب ايك بچه الله تعالى پر ايمان لے آيا۔ بادشاہ اور اس كے حواريوں نے اسے قتل كرنے كے حواريوں نے اسے قتل كرنے كے حالي منصوبے بنائے۔ ايك دفعہ اسے قتل كرنے كے ليكن الله تعالى نے دشمنوں كو ہلاك كر ديا اور اس كى حفاظت فرمائى' ايك دفعہ اسے مار ڈالنے كى خاطر بياڑ كے اوپر لے گئے تاكہ وہال سے دھكا دے كر ينچ كرا ديں تو الله تعالى نے اس كى حفاظت فرمائى اور بياڑ كو حركت ہوئى وہ سب لوگ ينچ جا كرے اور وہ بچه محفوظ رہا۔ (صحيح مسلم' الزهد' باب قصة

أصحاب الاخدود والساحر والراهب والغلام 'حديث:٣٠٠٥) حضرت جرتج مطلِّد الله تعالى كے ايك نيك' صالح اور متقى بندے تھے۔ اس زمانے كى

ایک عورت نے بدکاری کی اس کے بطن سے بچہ تولد ہوا اب اس سے پوچھ کچھ کی گئ تو اس نے جرتے کا نام لے لیا کہ یہ بچہ اس کا ہے لوگ طرح طرح کی باتیں کرنے گئے کہ جربج تو بڑا عابد و زاہد بنا تھا۔ گرپوشیدہ طور پر ایسے کام بھی کرتا ہے۔ جوشِ مخالفت میں وہ لوگ ان کے عباوت خانے کو گرانے آئے۔ جربج اس ساری صورت حال سے بے خبر تھے۔ انہوں نے لوگوں سے کما یہ مجھ پر الزام ہے۔ بچہ لاؤ بچے کو لایا گیا تو جربج نے بچے۔ انہوں نے لوگوں سے کما یہ مجھ پر الزام ہے۔ بچہ لاؤ بچے کو لایا گیا تو جربج نے بچے سے بچہ بول پڑا اور اس نے بتا دیا

که میراباپ فلال ب اور لوگول کو جریج کی ب گناہی اور پاکدامنی کا یقین ہو گیا۔ (صحیح مسلم' البرو الصلة الادب' باب تقدیم برالوالدین علی التطوع بالصلاة.... ح: ۲۵۵۰)

دیکھیں اللہ تعالیٰ نے کیسے اپنے بندے کی حفاظت فرمائی اور اس کی عفت کا اظہار کروایا۔ ان واقعات سے آنخضرت ملٹھائیم کی اس نصیحت کی تائید و تصدیق ہوتی ہے کہ جو مخص اللہ تعالیٰ کے دین و احکام کی پابندی کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ خود اس کی حفاظت کرتا اور

کی محمہ سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں یہ جہال چیز ہے کیا؟ لوح و قلم تیرے ہیں

وَإِذَا سَأَلْتَ فَاسْئَلِ اللّٰهَ لِللّٰهَ لِمُ الْحُضرت مِلْيَالِمِ فَ حَضرت عبدالله وَلَيْمَ كُو دوسرى وصيت في الله تعالى سے مائكو۔ اس كا

نعلق توحید سے ہے کہ انسان اپنی ہر قتم کی ضرورت صرف الله تعالی کے سامنے پیش کرے۔ وہی حاجت روا اور مشکل کرے۔ وہی حاجت روا اور مشکل کشاہے منافی اور مشکل کشاہ بھوں' اپنی کشا سجھنا توحید کے منافی اور شرک ہے۔ تمام انسان خواہ وہ کتنے ہی نیک کیوں نہ ہوں' اپنی

نام حاجات و ضروریات کے لیے اللہ تعالیٰ کے محتاج ہوتے ہیں۔ جو محض اللہ تعالیٰ سے انگتاہے تو اللہ تعالیٰ اس کی ضرورت کو پورا فرما تا ہے۔ آنخضرت ملتی کیا نے فرمایا: ﴿إِنَّ اللهُ حَيِيِّ كَرِيمٌ يَسْتَحْيِي إِذَا رَفَعَ الرَّجُلُ إِلَيْهِ يَدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْرًا خَائِبَتَيْنِ (سنن أبي داود، الوتر، باب الدعاء، ح:١٤٨٨ وجامع الترمذي، الدعوات، باب:١٠٥٠ ح:٣٥٥٦ وسنن ابن ماجه، الدعاء، باب رفع اليدين في الدعاء، ح:٣٨٦٥)

"ب شک الله تعالی صاحب حیا و کرم ہے جب بندہ الله تعالیٰ کے سامنے ہاتھ پھیلاتا ہے تواللہ تعالیٰ کو حیا آتی ہے کہ اسے خالی ہاتھ واپس کرے۔"

اللہ تعالیٰ تو اس قدر مہمیان ہے کہ رات کے وقت جب ساری کائنات آرام کرتی ہے اللہ تعالیٰ رات کے آخری حصے میں پہلے آسان پر تشریف لا کر بندوں کو پکار تا ہے:

السي معاف كر دول-" على است معاف كر دول-"

😗 د کوئی ہے مجھے پکارنے والا؟ میں اس کی پکار کا جواب دول۔"

🛞 "ہے کوئی سائل؟ کہ اسے عطا کروں۔"

(اس طرح مختلف چیزول کا نام لے لے کر اللہ تعالی اپنے بندول کو پکار تا ہے) اور بیر اللہ صبح تک جاری رہتا ہے۔ (صحیح البخاری التهجد' باب الدعاء والصلاة من اخر الليل .....' حدیث :۱۳۵ و صحیح مسلم' صلاة المسافرین' باب الترغیب فی الدعاء والذكر فی آخر اللیل' حدیث ۲۵۸۔

یس اپنی ہر حاجت و ضرورت اللہ تعالیٰ ہی سے طلب کی جائے۔

انبیاء کرام کا اسوہ بھی کی ہے کہ انہوں نے اپنی ہر ضرورت کے لیے اللہ تعالیٰ سے ا درخواست کی مشرت آدم النیٹیا پر آزمائش آئی تو انہوں نے دعا کی۔

﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا ٓ أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِر لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ (٢٠٠٠) (الأعراف ٧/ ٢٣)

"اے ہمارے رب! ہم اپنی جانوں پر ظلم کر بیٹھے اگر تو ہمیں معاف نہ کرے اور ہم پر رحم نہ کرے تو ہم خسارہ پانے والوں میں سے ہوں گے۔" حضرت نوح ملت ہے جب قوم کو تبلیغ کر کے عاجز آگئے تو دعا کی: ﴿ أَنِّي مَغُلُوبٌ فَأَنكَصِرُ ﴿ إِنَّا ﴾ (القمر٥٤/١٠)

"ياالله! ميں عاجز آگيا ہوں تو ميري مدد فرما۔ "

حضرت یونس ملت البیار پیثانی کاشکار ہوئے 'مچھلی کے پیٹ میں جا پہنچے تو دعا کی:

﴿ لَا إِلَكَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ (الأبياء ٢١/٨٨)

"یاالله! تیرے سوا کوئی سچا معبود نهیں۔ تو ہر عیب سے پاک ہے اور میں ہی خطا کار ہوں۔"

خود نبی کریم سلی این جمی اپنی ہر پریشانی اور ضرورت کے وقت اللہ تعالیٰ سے درخواست کی۔ انسان اگر اللہ تعالیٰ ناراض ہو تا ہے۔ کی۔ انسان اگر اللہ تعالیٰ سے سوال نہ کرے اور پچھ نہ مائے تو اللہ تعالیٰ ناراض ہو تا ہے۔ چنانچہ ایک حدیث میں ہے۔ آنخضرت سلی کیا نے فرمایا:

( هَنْ لَمْ يَسْتَلِ الله يَغْضَبْ عَلَيْهِ ) (جامع الترمذي، الدعوات، باب: ٢ ح. ٣٨٢٧ و إسناده حسن ) ح. ٣٨٢٧ و إسناده حسن )

''جو شخص الله تعالیٰ سے نہ مائے تو وہ اس سے ناراض ہو جاتا ہے۔'' یعنی دنیا کے لوگوں سے مانگا جائے تو ناخوش ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ اس قدر مہرمان ہے کہ

ما نگنے سے خوش اور نہ مانگنے سے ناراض ہو تا ہے۔ کسی نے کیا خوب کہا ہے:

لاَ تَسْأَلُ بَنِي آدَمَ حَاجَــتَـهُ وَاسْأَلَ الَّذِي أَبْوَابُهُ لاَ تَحْجُبُ

واسانِ الدِي ابوابه أَ صَـبُ اللهُ يَغْضَبُ إِنْ تَـرَكْـتَ سُؤَالَهُ

وابــنُ آدَمَ حِينَ يُسْأَلُ يَغْضَبُ

"دلیعنی انسان سے کوئی چیز نہ مانگو۔ بلکہ اس سے مانگو جس کے کرم و سخاوت کے دروازے ہمیشہ کھلے رہتے ہیں بھی بند نہیں ہوتے اگر تو اللہ سے مانگنا ترک کر دے وہ ناراض ہو گا' جبکہ اس کے برعکس اگر انسان سے سوال کیا جائے تو وہ ناراض ہو جاتا ہے " انسان اوررب میں کتنا فرق ہے کہ اللہ تعالیٰ سے مانگنا چھوڑ دیں تو وہ ناراض ہوتا ہے اور ابن آدم سے کچھ مانگا جائے تو ناراض ہو جاتا ہے۔ اس لیے آنخضرت ملی کیا نے وصیت فرمائی۔

«وَإِذَا سَئَلْتَ فَاسْئَلِ اللهَ»

"جب بھی مانگو تو صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مانگو۔"

وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ اللَّهِ مَا عَدِهِ مَا عَلَوْتُو صرف الله تعالى عا مَا عُود "

توحید کے مفہوم میں یہ چیز بھی شامل ہے کہ انسان اپنی ہر مشکل اور پریشانی کے حل کے لیے اللہ تعالیٰ سے مدد کا طالب ہو۔ کیونکہ وہی اس کے لائق ہے کہ انسان کی مدد کرے اس کے علاوہ کسی میں اس کی طاقت ہے نہ اختیار۔ اس بات کی اہمیت کے پیش نظر نماز کی ہر رکعت میں یہ اقرار کرایا جاتا ہے۔

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُوَ إِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴿ إِيَّاكَ نَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

''یااللہ! ہم خاص تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور خاص تجھ ہی سے مدد چاہتے ہیں۔'' نفع دن نقصر ان کا لاک صرف میں لڑی توالی سر دن کی نہیں' فر ان

نفع اور نقصان کا مالک صرف الله تعالی ہے اور کوئی نہیں' فرمایا:

﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِذَا مِّنَ الظَّلِامِينَ آَنِهُ وَلَا يَضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُوَ وَإِن يَمْسَلُكَ ٱللّهُ بِغِيمَ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُوَ وَهُو ٱلْغَفُورُ يُرِدِكَ بِغَيْرِ فَلَا رَآدً لِفَضَلِهِ عَيْمِيبُ بِهِ عَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِوَ وَهُو ٱلْغَفُورُ الرَّحِيمُ الزَّيْ ﴿ وَلِنَ ١٠١٠/١٠)

"" الله تعالى كے علاوہ كى كو مت بكاروجو تمهيں نفع دے سكتے ہيں نہ نقصان اگر تم الله تعالى كے علاوہ كى كو مت بكاروجو تمهيں نفع دے سكتے ہيں نہ نقصان اگر تم في ايساكياتو ظالموں ميں سے ہو گے اور اگر الله تعالى تمهيں نقصان پنچانا چاہے تو اس كے فضل كو الله تعالى كے علاوہ كوئى روك نهيں سكتا اور اگر وہ فائدہ دينا چاہے تو اس كے فضل كو بحثى كوئى روك نهيں سكتا ۔ وہ جے چاہے اپنے فضل سے نواز تا ہے وہى بخشے والا ممريان ہے ۔ "

جو لوگ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور سے مدد طلب کرتے ہیں۔ ان کی عاجزی کا تذکرہ یوں

فرمايا:

﴿ أَيشُرِكُونَ مَا لَا يَغَلَقُ شَيْعًا وَهُمْ يُعْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَآ الْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ مَا لَا يَغْلَقُ شَيْعًا وَهُمْ يَعْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ سَوَآءٌ عَلَيْكُمْ الْفُسُهُمْ يَنْصُرُونَ إِنَّ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَبَادً اللَّهُ عَبَادً اللَّهُ عَبَادً اللَّهُ عَبَادً اللَّهُ عَبَادً اللَّهُ عَلَيْسَتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ اللَّهِ عَبَادً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْسَتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِلْمُو

'کیا یہ لوگ ان کو شریک ٹھمراتے ہیں جو پیدا کرنے کی طاقت نہیں رکھتے بلکہ وہ خود اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہیں۔ جو اپنی مدد کر سکتے ہیں نہ ان پکارنے والوں کی۔ اگر تم ان لوگوں کو ہدایت کی طرف بلاؤ بھی تو یہ تمہمارا کہنا نہ مانیں گے۔ تم انہیں بلاؤ یا خاموش رہو' برابرہے۔ بے شک اللہ تعالیٰ کے سواتم جن کو پکارتے ہو وہ تو تم جیسے بندے ہیں انہیں پکار کر دیکھے لو۔ اگر تم سے ہو تو انہیں تمہاری بات پوری کرنی چاہئے۔ "

اسی طرح مزید فرمایا:

﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْمِشْفُ ٱلسُّوَءَ ﴾ (النمل ٦٢/٢٧) ''کون ہے جو پریثان حال کی بکار کا جواب دے جب وہ بکارے اور وہ تکلیف کو ہٹائے۔''

یعنی الله تعالی کے علاوہ کوئی نہیں۔ چو نکہ پکار سننے والا مدد کو پینچنے والا 'اور مصائب کو دور کرنے والا الله تعالی کے علاوہ کوئی نہیں اس لیے جب بھی مدد کی ضرورت ہو تو صرف اور صرف الله تعالی ہی سے مانگنی چاہئے۔ حضرت عبداللہ کو رسول الله ملتی ہے کہی وصیت فرمائی:

ال. «وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ»

"جب بھی مدد ما تگو تو صرف الله تعالیٰ ہی ہے ما تگو۔"

خیال رہے اس سے مراد فوق الاسباب لیعنی ذرائع اور وسائل کے بغیر مدد طلب کرنا ہے۔ اسباب و وسائل کے بغیر صرف اور صرف اللہ تعالیٰ ہی مدد فرماتا ہے۔ اور اسباب و وسائل کے مطابق انسان بھی ایک دوسرے کی مدد کرتے ہیں۔ اس لیے فرمایا:

﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقَوَيُّ ﴾ (المائدة٥/ ٢)

''نیکی اور تقویٰ کے کاموں میں ایک دو سرے کی مدد کرو۔''

تو کل علی الله ا فائدہ پنچانا چاہے تو نہیں پنچا سکت۔ اس طرح سب لوگ مل کر تہمیں

نقصان پنچانا چاہیں تو کچھ نہیں بگاڑ سکتے وہی ہو گاجو الله تعالی کو منظور ہو۔

مری لاکھ برا چاہے تو کیا ہوتا ہے وہی ہوتا ہے جو منظورِ خدا ہوتا ہے

قرآن مجید میں متعدد مقامات پر الله تعالی پر توکل اور بھروسے کا حکم دیا گیا ہے۔

﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْمَـنَّوَكُّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ (آل عمران٣/ ١٢٢)

"اہل ایمان کو تو اللہ تعالیٰ ہی پر بھروسہ رکھنا چاہئے۔"

﴿ عَلَيْهِ تَوَّكُلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَّكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ إِنَّ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ إِن ١٧/١٢)

" میراالله تعالی بی پر بھروسہ ہے اور بھروسہ کرنے والوں کو اسی پر بھروسہ کرنا چاہئے۔"

﴿ قُلَ لَّن يُصِيبَنَا ۚ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَىٰنَا ۚ وَعَلَى ٱللَّهِ

فَلْيَتُوَكُّ لِ ٱلْمُؤْمِنُونَ إِنِّ التوبة٩/٥١)

''کمہ دیجئے ہمیں وہی پنچے گاجو اللہ تعالیٰ نے ہمارے لیے لک<sub>ھ</sub> دیا ہے اور وہی ہمارا

کارساز ہے اہل ایمان کو چاہیئے کہ اس پر بھروسہ کریں۔"

جو شخص الله تعالى پر بھروسہ رکھے اسے الله تعالیٰ ہی کافی ہے۔

﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۗ ﴿ (الطلاق ١٥/٦)

"اورجو الله تعالىٰ پر توكل كرے تووہ اس كے ليے كافى ہے۔"

ایک حدیث میں آنخضرت ملی ایم نے فرمایا: "الله تعالیٰ پر بھروسہ رکھو جیسا کہ اس پر بھروسہ رکھو جیسا کہ اس پر بھروسہ رکھنے کا حق ہے۔ تو وہ تہیں پرندول کی طرح رزق دے گا کہ وہ صبح کو خالی پیٹ گھونسلول سے نکلتے ہیں اور شام کو پیٹ بھر کر واپس لوٹتے ہیں۔" (سنن ابن ماجه 'الزهد

باب التوكل واليقين ع: ٣١٨٨)

صرف الله تعالیٰ پر توکل اور بھروسہ کرنا ایمان کا نقاضا ہے۔ اس لیے آپ نے یہ نصیحت بھی فرمائی کہ مومن کا پورا اعتماد' بھروسہ اور توکل صرف الله تعالیٰ پر ہونا چاہئے۔ لوگ نفع بہنچا سکتے ہیں نہ نقصان۔ ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ رہنے کو توکل نہیں کہتے بلکہ محنت و کوشش

بہچاھتے ہیں نہ تفضان۔ ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر ہیتھ رہے تو تو مل میں سے بلکہ کے بعد نتائج و عواقب کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کرنے کا نام تو کل ہے۔

ازالہ مشاکل آپ نے یہ بھی فرمایا کہ آسودگی و خوشحالی کے دنوں میں اللہ تعالیٰ کو یاد رکھووہ نگدستی میں تہماری مدد کرے گا۔

تقدر اس نے فرمایا: یاد رکھوتم جس چیز سے محروم ہو وہ تمماری قسمت میں نہیں تھی افقد رہے اللہ تعالیٰ کے فیطے ہیں جو اور جو تمہیں مل گئی ہے وہ مل کر رہنی تھی کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے فیطے ہیں جو بمرحال پورے ہو کر رہتے ہیں۔

صبر آخر میں رسول الله طن کیا نے صبر کی اہمیت و نضیلت کے بارے میں فرمایا کہ الله صبر اللہ تعالیٰ کی مدد صبر سے وابستہ ہے اور تکالیف کے بعد خوشحالی آیا کرتی ہے۔ اور شکگ کے ساتھ آسانی بھی ہوتی ہے۔ لندا کسی موقع پر کوئی امتحان 'آزمائش یا پریشانی ہو تو صبر کرنا اور اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کرنی چاہئے۔ آخر کاروہ تکلیف اور پریشانی دور ہو جائے گی۔

## ۲۰۔ شرم و حیاجزو ایمان ہے

عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ عُقْبَةَ بْنِ عَمْرِو الْأَنْصَارِيِّ البَدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ ﴿إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ اللهِ عَلَيْهِ ﴿إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ اللهِ عَلَيْهِ ﴿إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النَّبُوَّةِ الأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحْيِ فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ ﴿ (رواه البَخاري)

سیدنا ابو مسعود عقبہ بن عمرو انصاری بدری رہائٹھ سے روایت ہے 'رسول اللہ مائٹی نے فرمایا ''سابقہ نبوت کے کلام میں سے لوگوں نے جو باتیں پائی بین 'ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ جب تو حیا چھوڑ دے توجو دل چاہے

کر۔"

تخريج: صحيح البخاري، الأنبياء، باب: ٥٤، ح: ٣٤٨٣، ٣٤٨٤.

منسج الالفاظ: [إِنَّ مِمَّا أَذُرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلاَمِ النُبُوَّةِ الْأُوْلَى] لِينَ وہ تحكم جس پر تمام شریعتیں متفق ہیں۔ سابقہ تمام انبیاء کی شریعتوں میں حیا ایک ممدوح صفت رہی اور اس کا تحکم دیا جاتا رہااور یہ تحکم کسی بھی شریعت میں منسوخ نہیں ہوا۔ [فاصْنَعْ مَا شِنْتَ] جو دل چاہے کر اس میں تهدید اور وعید ہے۔

تشویج: اس حدیث مبارک میں آنخضرت ملٹھائیم نے حیاکی اہمیت واضح فرمائی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک میہ اس قدر اہم ہے کہ یہ تمام سابقہ انبیاء کی تعلیمات کا جزو رہا ہے جب حیابی نمیں تو انسان جو دل چاہے کرتا رہے اسے کوئی روک نہیں سکتا۔

حیا اس فطری جذبہ کو کہتے ہیں جو انسان کو نیکی کی طرف راغب کر تا' برائیوں اور طاف مروت کامول سے نفرت دلاتا ہے۔ ایک مسلمان کے ایمان کا نقاضا یہ ہے کہ وہ باحیا ہو۔ آنخضرت ساتھ کے اسے ایمان کا ایک شعبہ قرار دیا ہے' فرمایا:

"الإيمَانُ بِضْعُ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَأَذْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذٰى عَنِ الطَّرِيقِ وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِّنَ الإِيمَانِ» (صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان، ح: ٣٥)

"ایمان کے سترسے زائد شعبے ہیں ان میں سب سے افضل شعبہ لا البہ الا الله لیعنی توحید ہے اور حیا بھی ایمان توحید ہے اور حیا بھی ایمان کا ایک شعبہ ہے۔"

حضرت ابو ہریرہ اور ابو بکرہ اور عمران بن حصین رشکھی سے روایت ہے ' آنخضرت ملی کیا ہے۔ نے فرمایا:

﴿ اَلْحَيَاءُ مِنَ الْإِيمَانِ وَالْإِيمَانُ فِي الْجَنَّةِ ﴾ (سنن ابن ماجه، الزهد، باب الحياء، ح: ١٩٢٩ والمعجم الصغير الحياء، ح: ١٩٢٩ والمعجم الصغير للطبراني: ٢/ ١١٥)

"حیاایمان کاحصہ ہے اور ایمان دخول جنت کاذر بعہ ہے۔"

ایمان دار شخص باحیا ہو تا ہے اور جس میں حیا کا جذبہ نہ ہو گویا وہ ایمان کے اس وصف سے محروم ہے آمخضرت ملٹھایلم نے ایک آدمی کو سنا کہ وہ اپنے بھائی کو حیا کی کثرت پر سرزنش کررہاتھا۔ آپ نے فرمایا:

«دَعْهُ، فَإِنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الإِيمَانِ» (صحيح البخاري، الإيمان، باب الحياء من الإيمان، ح: ٢٤ وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان شعب الإيمان، ح: ٣٦)

"اے رہنے دو' کچھ نہ کھو' حیاایمان کاحصہ ہے۔"

آپ سالھیا نے حیا کی مدح کرتے ہوئے فرمایا:

«ٱلْحَيَاءُ خَيْرٌ كُلُّهُ»(صحيح البخاري، الأدب، باب الحياء، ح:٦١١٧ وصحيح

مسلم، الإيمان، باب بيان شعب الإيمان، ح: ٣٧)

"حیا مکمل طور پر خیر ہی خیرہے۔" حیا کی اہمیت کے ضمن ہی میں آپ نے فرمایا:

«َمَا كَانَ الْفُحْشُ فِي شَيْءٍ إِلاَّ شَانَهُ وَمَا كَانَ الْحَيَاءُ فِي شَيْءٍ إِلاَّ زَ انّـهُ» (سنن ابن ماجه، الزهد، باب الحياء، ح:٤١٨٥)

" بے حیائی جس میں ہو اسے معیوب بنا ڈالتی ہے اور جس میں حیا آ جائے وہ اسے مزین اور خوبصورت بنادیتی ہے۔ "

حیا کا مطلب یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو برائی اور گناہ سے بچائے اور شرم گاہ وغیرہ پر قابو رکھے۔ اسلام میں شرم و حیا پر بہت زیادہ زور دیا گیا ہے۔ آنخضرت سلی کیا ہے متعلق احادیث میں آیا ہے کہ آپ کنواری اڑکی سے بھی زیادہ با حیا تھے۔ (صحیح البحاری ۔) المناقب' باب صفة النبی سلی المناقب' باب صفة النبی سلی المناقب' حدیث:۳۵۲۳ و صحیح مسلم' الفضائل' باب حیائه سلی المناقب

حفرت عمران بن حصین مناللہ سے مروی ہے' آنحضرت ملتا کیا نے فرمایا:

«ٱلْحَيَاءُ لاَ يَأْتِي إِلاَّ بِخَيْرٍ»(صحيح البخاري، الأدب، باب الحياء، ح:٦١١٧

وصحيح مسلم، الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان، ح:٣٧)

"حیاخروبرکت ہی لاتی ہے۔"

ان تمام احادیث سے حیا کی اہمیت و برکت واضح ہوتی ہے اس لیے اسے ایمان کا حصہ قرار دیا گیا ہے۔ جس انسان میں شرم و حیا کا جذبہ نہ رہے تو اس سے کسی نیکی 'بھلائی اور خیر کی توقع نہیں کی جاسکتی۔ اکبر اللہ آبادی فرماتے ہیں:

جس کو خدا کی شرم ہے وہ ہے بزرگ دین دنیا کی جس کو شرم ہے' مرد شریف ہے جس کو کسی کی شرم نہیں اس کو کیا کمول فطرت کا وہ رذیل ہے دل کا کثیف ہے

## ۲۱ - الله تعالى پر ايمان اور اس پر ثابت قدى

عَنْ أَبِي عَمْرِو، وَقِيلَ أَبِي عَمْرَةَ سُفْيَانَ بْنِ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ: يَارَسُولَ اللهِ! قُلْ لِّي فِي الإِسْلاَمِ قَوْلاً، لاَ أَسْأَلُ عَنْهُ أَحَدًا غَيْرَكَ، قَالَ: «قُلْ آمَنْتُ بِاللهِ ثُمَّ اسْتَقِمْ»(رواه مسلم)

سیدنا ابو عمرو (یا ابو عمره) سفیان بن عبدالله رفالته سے روایت ہے میں نے کہا: یارسول الله! مجھے اسلام کے بارے میں کوئی ایری واضح بات فرمائیں کہ اس کے متعلق مجھے آپ کے علاوہ کسی سے پوچھنے کی ضرورت نہ رہے' آپ نے فرمایا: "تو کمہ میں الله تعالی پر ایمان لایا' اور پھراس پر ثابت قدم رہ۔"

تخريج: صحيح مسلم، الإيمان، باب جامع أوصاف الإسلام، ح: ٣٨.

شیح الالفاظ: [فی الاِسْلاَمِ] اسلام کے بارے میں تعنی اسلامی احکام اور عقیدہ کے

متعلق ۔ [فَوْلاً] "بات" یعنی ایسی جامع بات جو دینی احکام پر مشمل اور اس قدر واضح ہو کہ اس کی مزید وضاحت کی ضرورت نہ ہو۔ [فُلُ اُمنْتُ بِاللّٰهِ] تو کمہ میں الله تعالی پر ایمان لایا۔ یعنی الله تعالی پر ایمان کی تجدید کیا کرو۔ ول اور زبان سے اس کا اقرار بھی کر تا رہ۔ [فُمَّ اسْتَقِمْ] پھر اس پر پکا ہو جا۔ یعنی شرعی احکام پر عمل اور احکام شرعیہ کی مخالفت سے اجتناب کرنے پر ثابت قدم رہ۔

«قُلْ: آمَنْتُ بِاللهِ ثُمَّ اسْتَقِمْ»

"امنت بالله كنے كے بعداس پر ثابت قدم ره-"

ایک محب صادق کو اللہ تعالی کی راہ میں بے شار قتم کی تکالیف کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ کمالِ ایمان کا نقاضا ہے کہ اللہ تعالی کی راہ میں آنے والے ان تمام صدمات کو برداشت کیا جائے اور انسان ایمان و اسلام پر ثابت قدم رہے۔ قرآن کریم میں ایسے لوگوں کے لیے بشارت ہے۔

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمَّ يَعَنَوُون يَعْزَنُونِ ﴿ إِنَّ ٱلْوَلَيْهِ كَا أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا جَزَآءٌ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ الْاحْقَافِ ١٤/١٣/٤١)

"بے شک جن لوگوں نے کہا کہ ہمارا پروردگار اللہ تعالیٰ ہے پھروہ اسی پر ثابت قدم رہے ان پر قیامت کو کوئی خوف ہو گانہ ہی وہ غمزدہ ہوں گے۔ ایسے لوگ جنتی ہیں اس میں ہمیشہ رہیں گے۔ اور انہیں ان کے کئے ہوئے اعمال کابدلہ دیا جائے گا۔"

معلوم ہوا کہ قبولِ ایمان کے بعد استقامت کی بڑی اہمیت ہے اور یہ پورے دین کی روح رواں ہے اس کے بغیر مسلمان کی دینی و مذہبی زندگی بے روح اور بے کیف ہے بلکہ انسان صراطِ متنقیم سے بھٹک بھی سکتا ہے۔

کسی کام میں مسلسل جدوجہد کرنا اور پوری توجہ سے مشغول رہنا استقلال و استقامت ہے۔ انسان جس چیز کو درست اور حق سمجھے اسے اختیار کرنا اور اس راہ میں جو مصائب آئیں انہیں برداشت کرنا اور جان تک کی پروا نہ کرنا اسے استقامت فی الدین والایمان کستے ہیں۔ قرآن کریم میں آنخضرت ملٹھیا کو بھی استقامت کی تلقین کی گئی ہے۔

﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوْا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ شَيْ وَلَا تَرْكُنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيكَ وَمُا لَكُمُ لَا نُنْصَرُونَ شَنْ (هود١١/١١٢-١١٣)

"آپ دین پر ثابت قدم رہیں جیسا کہ آپ کو تھم دیا گیا ہے اور جو لوگ آپ کے ساتھ ہیں اور وہ تو ہر چکے ہیں وہ بھی دین پر ثابت قدم رہیں۔ اور حدسے تجاوز نہ کرو بے شک وہ تمہمارے تمام اعمال کو دیکھ رہا ہے اور تم ان لوگوں کی طرف میلان نہ رکھو جو ظالم ہیں ورنہ تم جنم کے مستحق ہو جاؤ گے اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی تمہمارا مددگار ہوگا نہ تمہماری مدد کی جائے گی۔"

دوسری جگہ ارشاد ہے۔

﴿ فَلِلَالِكَ فَأَدْعُ وَٱسْتَقِمْ كَمَا أُمِرَتُ وَلَا نَنْبِعُ أَهْوَآءَهُمْ ﴾ (الشورى١٥/٤٢)

"پس آپ لوگوں کو اس دین کی طرف بلائیں اور خود بھی اس پر ثابت قدم رہیں جیسا کہ آپ کو تھم ہے اور آپ ان لوگوں کی خواہشات کی اتباع نہ کریں۔"

چنانچہ نبی ملٹی لیا کو دین کی اشاعت و تبلیغ کے سلسلہ میں بہت می تکالیف و مصائب کا سلمنا کرنا پڑا' جب بید واقعات پڑھے جائیں تو رونگٹے کھڑے ہو جائے ہیں۔ گراللہ تعالیٰ کے تھم اور اس کی رضا کی خاطر آپ نے انتہائی ثابت قدمی کا مظاہرہ فرمایا۔

کفار اور مشرکین نبی ملٹی کیا ہے ساتھ مل جانے اور ایمان قبول کرنے والوں کو بھی شدید تکالیف دیا کرتے تھے۔ حضرت بلال رہاٹھ کو ان کا آقا امیہ گلے میں رسی ڈال کر تھسیٹما اور د کہتے کو کلوں پر کمرکے بل لٹا کر سینے پر وزنی پھر رکھ دیتا اور مطالبہ کر تا کہ اسلام سے منحرف ہو جاؤ اور محمد ملٹائیل کا ساتھ چھوڑ دو گر حصرت بلال بٹاٹٹر بیہ سب کچھ برداشت کرتے اور

زبان سے کلمہ توحید کا اقرار و اظہار کرتے رہتے۔ حضرت خباب بڑاٹھ وغیرہ نے ایک دفعہ آنخضرت ملٹھائیا کے سامنے کفار کے ظلم و ستم کا

تسرت عبب رمار و بیرہ ہے ایک دستہ ، سرت میں اے است کا اظہار تھا۔ ذکر کیا اور درخواست کی کہ ہمارے لیے دعا فرمائیں گویا یہ ان مصائب پر بریشانی کا اظہار تھا۔

تو آپ ساٹھائیے نے فرمایا:

ور تم سے پہلی امتوں میں ایسے لوگ بھی تھے جنہیں ایمان قبول کرنے کی پاداش میں چیر کر دو مکڑے کر دیا گیا اور لوہ کی کنگھیوں سے ان کا گوشت نوچا گیا اس کے باوجود وہ لوگ دین پر پختہ رہے کیا تم ابھی سے گھبرا گئے ہو۔" (صحیح البخاری الاکواہ 'باب من اختار

الضرب والقتل والهوان على الكفر٬ ح:٩٩٣٣)

جب کوئی شخص صدق دل سے ایمان قبول کرتا ہے تو اسے تکالیف و مصائب کے لیے بھی تیار رہنا چاہیئے کیونکہ ایمان و اسلام کے نتیج میں ملنے والی جزاء کوئی معمولی نہیں۔ اللہ تعالی اپنے بندوں کا امتحان لیتا اور خوب آزماتا ہے جو لوگ اس امتحان میں پورے اترتے

میں پھران کے لیے ایسا ثواب اور بدلہ ہے جس کا انسان تصور بھی نہیں کر سکتا۔ ﴿ أَمْ حَسِبَتُمْ أَنَ تَدْخُلُواْ الْجَنَّكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّثُلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن فَبَلِكُمْ مَّ مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن فَبَلِكُمْ مََثَلُ الَّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُم مَتَىٰ مَسَّتَهُمُ الْبَالْسَآهُ وَالضَّرَّآةُ وَزُلِزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ مَعَهُم مَتَىٰ نَصْرُ اللَّهِ قَرِبِبُ وَآ) ﴿ (البقرة ٢/١٤)

"کیاتم نے سمجھاہے کہ تم جنت میں یوں ہی چلے جاؤگے ابھی تک تم پروہ احوال وارد نہیں ہوئے جو تم سے پہلے لوگوں پر آتے تھے انہیں اللہ تعالیٰ کی راہ میں بے شار تکلیفوں اور مصائب کاسامناکر ناپڑا اور اس حد تک ایذا دی گئی کہ رسول اور اس کے ساتھی پکار اٹھے کہ اللہ کی مدد کب آئے گی؟ یادر کھو! اللہ کی مدد قریب ہے۔"

دو سرے مقام پر ارشاد ہے: ﴿ وَ مَنْ مَا مِنْ اَوْ مِنْ وَ مِنْ

﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوٓا أَن يَقُولُوٓا ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا

ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَاذِبِينَ (إِنْ ﴾ (العنكبوت ٢/٢ ٢-٣)

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْبِكَةُ اللَّهَ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْبِكَةُ اللَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزُنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِٱلْمَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ اللَّهِ مَنْ أَوْلِيَا وَكُمُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى تَعْنُ أَوْلِيَا وَكُمُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى اللَّهُ مِنْ عَفُورِ تَحِيمٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ مِنْ عَفُورِ تَحِيمٍ ﴿ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

"کیا لوگوں نے سمجھ رکھا ہے کہ انہیں ایمان قبول کرنے کے بعد یوں ہی چھوڑ دیا جائے گاور ان کا امتحان نہیں لیا جائے گا۔ ہم نے ان سے پہلے لوگوں کو بھی آزمایا تھا اس طرح اللہ ظاہر کرے گاکہ دعویٰ ایمان میں کون سچے ہیں اور کون جھوٹے ہیں؟" "بے شک جن لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کو مان لیا اور پھراس پر پختہ ہو گئے تو ان پر فرشتے نازل ہو کر ان کی ڈھارس بندھاتے ہیں کہ خوف نہ کرو اور غمگین بھی نہ ہو تمہیں جنت کی بشارت ہے جس کا تم سے وعدہ کیا گیا ہے۔ دنیا و آخرت میں ہم تمہیں جنت کی بشارت ہے جس کا تم سے وعدہ کیا گیا ہے۔ دنیا و آخرت میں ہم تمہارے ساتھی ہیں اور تمہارے لیے وہاں دلخواہ اور دل پیند ہر قتم کی نعمیں ہوں گی اللہ تعالیٰ مربان بخشش کرنے والے کی طرف سے مہمانی ہوگی۔"

انصاری بڑاٹھ کی ذیر امارت تبلیغ کے لیے روانہ فرمایا۔ مکہ اور عنفان کے درمیان بی ہزیل کا ایک قبیلہ بنو کحیان رہتا تھا ان لوگوں نے بنولحیان کومسلمانوں پر چڑھادیا۔سات آ دی موقع پرشہ ہو گئے اور تین باقی نج گئے۔ یہ نتیوں جان کی امان کے وعدہ پر نینچ اثر آئے اور ہتھیار ڈال دیئے۔ ان میں سے ایک حضرت خبیب بڑاٹھ بھی تھے۔ کفار نے موقع پاتے ہی ان کے ہاتھ دیئے۔ ان میں سے ایک حضرت خبیب بڑاٹھ بھی تھے۔ کفار نے موقع پاتے ہی ان کے ہاتھ

باندھ کر انہیں گر فقار کر لیا۔ ان لوگوں نے کما کہ یہ تمہاری بدعمدی ہے مگر ان کافروں نے پروا نہ کی تین مسلمانوں میں سے ایک عبداللہ بن طارق بڑا اس بات کو گوارہ نہ کر سکا

اور احتجاج كرتے موئے لڑنے لگا اور اس نے مردانہ وار لڑ كر جان دے دى۔

اب دو آدی باقی رہ گئے۔ مشرکین نے ان دونوں کو لے جاکر مکہ میں فروخت کر دیا۔
اس یوسف اسلام کو حارث بن عامر کے بیٹوں نے خرید لیا۔ جے غزوہ بدر میں حضرت خبیب
رہ گئر ہی نے قبل کیا تھا۔ عقبہ بن حارث نے انہیں گھر میں لا کر قید میں ڈال دیا۔ موہب کو
گرانی کے لیے مقرر کر دیا خبیب رہ گئر کے قبل میں مشرکین نے برا اہتمام کیا۔ حرم سے باہر
تغیم کے مقام پر ایک درخت پر سولی کا پھندا لڑکایا گیا۔ لوگوں کو جمع کیا گیا۔ جب وہ لوگ قبل
کے لیے خبیب رہ گئر کو لینے آئے تو فرمایا: ذرا ٹھر جاؤ دو رکعت نماز پڑھ لول جی تو زیادہ
پڑھنے کو چاہتا ہے لیکن تم سمجھو گے کہ میں موت کے خوف سے بمانہ ڈھونڈ رہا ہوں۔ نماز

رے و چہوں ہے۔ اس مقتل روانہ ہوئے آپ کی زبان پر دعا کے بیہ الفاظ تھے۔ ﴿اَللَّهُمَّ أَحْصِهِمْ عَدَدًا، وَاقْتُلْهُمْ بَدَدًا، وَلاَ تُبْقِ مِنْهُمْ أَحَدًا

مقل کے قریب پنیچ تو یہ شعر پڑھے:

وَلَسْتُ أُبَالِي حِينَ أُقْتَـلُ مُسْلِمًا

عَلَى أَيِّ جَنْبٍ كَانَ للهِ مَصْرَعِي وَذٰلِكَ فِي ذَاتِ الإلهِ وَإِنْ يَـشَـأْ

يُبَارِكُ عَلَى أَوْصَالِ شِلْوٍ مُّمَزَّع

کئی ماہ قید میں رہے حرمت والے مینے گزر گئے تو قتل کی تیاریاں ہونے لگیں۔ حضرت فبیب رٹائٹر نے نگران سے تین باتوں کی درخواست کی تھی' آب شیریں بلانا' بتوں کے نام کا ذبیحہ (حرام) نہ کھلانا اور قل سے پہلے خبر کر دینا' آخری درخواست عقبہ کی بیوی سے بھی کی تھی۔ جب قل کا پروگرام بنا تو اس نے آکر آگاہ کر دیا۔ خبیب بڑاٹھ نے طمارت کے لئے

ی۔ جب مل کا پروٹرام بنا تو اس کے اگر آگاہ کر دیا۔ طبیب بڑیؤ کے طہارت کے لئے استرا مانگا اس نے لادیا۔ اس کا بچہ کھیلتا کھیلتا ان کے پاس چلا آیا۔ انہوں نے ازراہ شفقت بچے کو اپنی ران پر بٹھالیا۔ مال کی نظر پڑی تو وہ گھبرا گئی کہ کہیں خبیب بڑیٹھ عداوت و دشمنی

میں ہمارے بیچے کو نقصان نہ بہنچا دے وہ انتہائی پریشانی کے عالم میں گھبرائی ہوئی آئی۔ خبیب بٹاٹٹر ان کی پریشانی کی وجہ جان گئے۔ فرمایا: کیا تمہمارا خیال ہے کہ میں اپنے خون کا بدلہ اس معصوم سے لوں گا؟ حاشا ہم ایسے نہیں کرتے۔ خبیب بٹاٹٹر کی باتوں کا اس پر خاصا اثر ہوا۔

وہ کہا کرتی تھی کہ میں نے خبیب رہائٹۂ سے بہتر کسی قیدی کو نہیں دیکھا۔ اللہ تعالیٰ اس قید میں حضرت خبیب رہائٹۂ یہ خصوصی فضل فرماتا تھا۔ عقبہ کی بیوی ہی کا

بیان ہے کہ میں نے بارہا ان کے ہاتھ میں انگور کا خوشہ دیکھا حالا نکہ ان دنوں انگور کا موسم بھی نہ تھا اور وہ بندھے ہوئے تھے' کہیں جاسکتے تھے نہ کسی کو ان کے پاس آنے کی اجازت تھی۔ یقیناً وہ اللہ تعالیٰ کا بھیجا ہوا رزق تھاجو خزانہ غیب سے انہیں ملتا تھا۔

قاضی محمد سلیمان منصور پوری رطانتیانے حضرت خببیب بڑانٹھ کے الفاظ کامفہوم یوں ادا کیا ہے۔

جب نکلتی ہے جان اسلام پر تب نملتی ہے جان اسلام پر تب نہیں پروا مجھ کو جان کی کیوں نہ دول کامل خوشی سے اپنی جال چھھ کو رضا رحمان کی آرزو پنمال میرے بینے میں تھی اس دلِ مشاق پُر ارمان کی آنکھ کر لیتی زیارت وقت نزع آنکھ کر لیتی زیارت وقت نزع دائی ایمان کی دائی میرا سلام دائی جن پر میں نے بھی قربان کی جان جن پر میں نے بھی قربان کی جان جن پر میں نے بھی قربان کی

حضرت خبیب بن تی کو جب سولی پر افکایا گیاتو ابوسفیان نے آپ سے کہا بتا او ااب تم پند کرتے ہو کہ تمہاری جگہ یمال محمد ملتی ہوتے اور تم نی جاتے ؟ حضرت خبیب بن تی نے انتہائی محبت سے فرمایا: اللہ تعالی خوب جانتا ہے میں تو یہ بھی پیند نہیں کرتا کہ میری جان کے بدلے انہیں ایک کانتا بھی چھے۔ پھر لوگوں نے کہا تم اسلام چھوڑ دو تو تہیں آزاد کر دیا جائے گا۔ حضرت خبیب بن تی نے فرمایا: اللہ تعالی کی قتم! اگر تم میرے سامنے ساری دنیا کی

دولت بھی لا کر ڈھیر کر دو تب بھی اسلام نہیں چھوڑ سکتا۔ آ خرعقبہ بن حارث اٹھاا درآ پ کوشہید کر دیا۔اس طرح اسلام کی تاریخ میں جرات و بسالت اور صبر داستقامت کا ایک شاندار نمونہ چھوڑ کرآ پ اس عالم فانی سے رخصت ہوئے۔

یہ کیما عجیب منظر تھا کہ ایک غریب الوطن فرزند پر کیسے ظلم ہو رہے تھے بطحائے کفرکا قاتل فرزند توحید کو کیسے بری طرح قتل کر رہا تھا لیکن یہ فرزند اسلام پیکر فرزند و رضا بنا ہوا بڑی خوشی و رضامندی کے ساتھ اپنے خالق کے نام پر جان دے رہا تھا۔

> جان دی' دی ہوئی اس کی تھی حق تو بیے ہے کہ حق ادا نہ ہوا

آنخضرت ملٹائیا کو اس حادثہ فاجعہ کی اطلاع وجی کے ذریعے ہوئی۔ تو فرمایا: خبیب! تجھ پر سلام اور پھر آپ نے عمرو بن رہیعہ صمری بڑا تھ کو اس شہید اسلام کی لاش کا پتہ چلانے کے لیے

مکہ بھیجا۔ عمروبن ربیعہ رات کے اندھیرے میں سولی کے پاس گئے ورخت پر چڑھ کرری کائی۔ جسد اطمر زمین پر گرا۔ ینچ آئے کہ اسے اٹھالیس مگریہ مقدس جسم زمین کے قابل نہ تھا۔ فرشتوں

م است اٹھا کر وہاں پہنچا دیا جمال شہیدانِ وفاکی روحیں رہتی ہیں۔ عمرو بن ربیعہ رہاتی ہوے نے اسے اٹھا کر وہاں پہنچا دیا جمال شہیدانِ وفاکی روحیں رہتی ہیں۔ عمرو بن ربیعہ رہاتی ہوے حمران ہوئے کہا: اسے زمین تو نہیں نگل گئ؟ (البدایة والنهایة 'جزء ثالث ص:١٩)

قتل کرتے وقت مشرکین نے انہیں قبلہ رخ نہ رکھا تھا لیکن جو چرہ قبلہ کی طرف پھر چکا تھاوہ کسی دوسری طرف کیسے پھر سکتا تھا۔ مشرکین نے بار باراسے دوسری طرف پھیرنے

کی کو حشش کی مگرناکام رہے۔ سعید بن عامر بڑاٹیز جو حضرت عمر فاروق بڑاٹیز کے عمال میں سے تھے ان کا یہ حال تھا کہ نہ کوئی شکایت۔ حضرت خبیب بھاٹھ کے قتل کے موقع پر میں مجمع میں موجود تھا۔ مجھے جب وہ سارا واقعہ یاد آتا ہے تو فوراً بے ہوش ہو جاتا ہوں۔ مجھے اپنے آپ پر قابو نہیں رہتا۔ ان کے علاوہ بھی کشتگانِ راہِ اسلام کے بہت سے واقعات ہیں۔ سب کا ذکر کرنا مزید طوالت کا اعد ہم میں گ

کھی کھی مکبارگی ہے ہوش ہو جایا کرتے تھے۔ ان سے پوچھا گیا تو بولے مجھے کوئی مرض ہے

باعث ہو گا۔ امام ابن کثیر رطانی نے [إلاَّ مَنْ أُکُرِهَ وَ قَلْبُهُ مُظْمَئِنٌ بِالْإِیْمَانِ ] کی تفیر میں حضرت عبداللہ بن حذافہ بڑاٹی کا واقعہ تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ اس طرح حضرت حبیب بن زید مازنی بڑاٹی کا واقعہ بھی ہے۔ الاستیعاب وغیرہ میں ان کے واقعے کی تفصیل مل سکتی ہے۔ اس ساری تفصیل سے معلوم ہوا کہ دین میں استقامت ہی سے اللہ تعالی کے ہاں بلند مقام اور مقبولیت مل سکتی ہے۔ اللہ تعالی سب کو دین وایمان پر استقامت نصیب فرمائے۔ (آمین)

# ۲۲\_ فرائض اور حلال وحرام كاالتزام

عَنْ أَبِي عَبْدِاللهِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللهِ الأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَنْهُمَا: أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَنْهُمَا: أَنَّ رَمَضَانَ، إِذَا صَلَّيْتُ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَأَحْلَلْتُ الْحَرَامَ، وَلَمْ أَزِدْ عَلَى وَأَحْلَلْتُ الْحَرَامَ، وَلَمْ أَزِدْ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا، أَ أَدْخُلُ الْجَنَّةُ؟ قَالَ: «نَعَمْ» رواه مسلم ذلك شَيْئًا، أَ أَدْخُلُ الْجَنَّةُ؟ قَالَ: «نَعَمْ» رواه مسلم «وَمَعْنَى حَرَّمْتُ الْحَرَامَ: اجْتَنْبتُهُ، وَمَعْنَى أَحْلَلْتُ الْحَلَلُ لَا لَحَلَلْ لَ نَعَلَمُ مُعْتَقَدًا حلَّهُ»

ابو عبداللہ سیدنا جابر بن عبداللہ انصاری رفی آفا سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ ملتی آبا سے کہ ایک شخص نے رسول اللہ ملتی آبار سے کہا: فرمائی فرض نمازیں ادا کروں' (صرف) رمضان کے روزے رکھوں' حلال کو حلال اور حرام کو

حرام مجھوں اور اس سے زیادہ کوئی عمل نہ کروں تو کیا میں جنت میں جاسکوں گا؟ آپ نے فرمایا:'' ہاں''۔

[حَرِّمْتَ الْحَرَام] كامعنى جرام سے اجتناب كروں اور [أخلك الحكال] كا معنى ہے كہ ميں طال كام كى حلت كا اعتقادر كھتے ہوئے اس يِمَل كروں۔

تخريج: صحيح مسلم ' الايمان ' باب بيان الإيمان الذي يدخل به الحنة و

أن من تمسك ما أمر به دخل الحنة ' ح: ١٥

شـــرح الالـفــاظ: [أنَّ رَجُلاً] اسْخُصْ كانا م نعمان بن قوقل رُفاتَّهُ ہے۔ بنونز اعد قبیلے سے تھے۔انہوں نے غز وہ بدر میں شرکت کی اورغز وہ احد میں شہید ہوئے۔[اَدَاَیْتَ] بتلا یئے اورفتو کی

ويجئے \_[المَكْتُوبَات] بنجگانه فرض نمازیں \_

تشریع: اس حدیث کی دوسری سند میں اس سائل کا نام نعمان بن قوقل ذکر ہوا ہے اس نے اس خضرت ساٹھ بیٹم سے دریافت کیا کہ میں اگر صرف فرض نمازیں ادا کروں 'رمضان کے روز ہے رکھوں' حلال کو حلال اور حرام کو حرام سمجھوں اور اس سے زیادہ کوئی عمل نہ کروں تو کیا جنت میں جاؤں گا تو آپ نے فر مایا: کہ ہاں جو تخص صرف فرائض کا صبح طور پرعامل ہووہ جنت میں جائے گا۔

اہل علم نے بیان کیا ہے کہ صرف فرائض پراکتفا کرنا اور نوافل کو ترک کر دینا اگر چہ جائز ہے تاہم نوافل وسنن کی ادائیگی کا خاص اہتمام کرنا چا ہے ۔ آنخصرت ساٹھ بیل نوافل و تطوع کا خاص اہتمام فرماتے۔ آیک حدیث میں آیا ہے کہ جس شخص کے فرائض میں کوئی کی پائی گئی وہ نوافل کے اہتمام فرماتے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ جس شخص کے فرائض میں کوئی کی پائی گئی وہ نوافل کے

ذر بعہ سے پوری کی جائے گی۔(ابو داو د ' ح ۷۶۷ و ابن ماجہ ' ح ۱۳۲۷) اگر کوئی مخص تحقیر واستخفاف کی بنا پرسنت کو چھوڑ ہے تو وہ کا فرٹھہر ہے گا۔ رسول اللہ نے اس سائل کوصرف ان فرائض پڑممل کرنے کی اجازت دے دی۔ شاید باتی احکامات اس وقت تک فرض

ماں و رہ ہی رہ ں پر ص بے سے کہ بیات ہے۔ نہ تھے یا آپ بیہ جانتے تھے کہ بیشخص اسلام پر راسخ ہونے کے بعد باقی احکامات پرخود بخو دعمل کرےگایا فرائض کے تالع سنن مؤکدہ انہی فرائض کا حصہ ہیں ۔ان سے الگنہیں اوران کا تتمہ اور

تحمله ہیں ۔واللہ اعلم ۔

أَخْلَلْتُ الحَلاَلَ وَحَرَّمْتُ الحَرَامَ | طلال كو طال اور حرام كو حرام سمجمول-

حلال کو حلال سمجھنا واجب ہے' البتہ حلال

اشیاء کا استعال این مرضی پر موقوف ہے البتہ حلال میں سے جو امور واجب ہول ان پر عمل کرنا ضروری ہے۔اس طرح حرام کو حرام سمجھنا اور اس سے مکمل اجتناب فرض ہے البته اضطرار كي صورت مين بعض امور متثني بين-

أَأَدُنُحِلُ الْجَنَّةَ |''كياميں جنت ميں جاؤں گا؟'' اس كامقصدييہ تھا كەصرف ان اركان كے

کے ادا کرنے کی صورت میں سیدھا جنت میں جاسکوں گا یا نہیں آپ نے فرمایا: ہاں۔ جب تم فرائض کی مکمل پابندی کرو علال کو اختیار کرو اور حرام سے اجتناب کرو ك توجنت مين جاوَك اس ن س كريه كما: ((وَاللَّهِ لاَ أَزِيْدُ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا)) "الله تعالى کی قشم میں اس سے زیادہ کچھ نہ کروں گا۔"

حدیث کا مقصد سے ہے کہ مسلمانوں کو جاہیے کہ دین کے ارکان و فرائض کو صیح طور پر

بجا لا ئیں۔ احکام اللی کو تشکیم کریں اور اطاعت اللی کا جذبہ دل میں پیدا کریں۔ جب اللہ تعالی اور اس کے رسول کی محبت اور دین پر عمل کا شوق دل میں پیدا ہو گاتو زیادہ سے زیادہ نوا فل کی رغبت ہو ہی جاتی ہے۔ اس لیے آمخضرت طالیا نے سائل کے جواب میں دین کے بنیادی امور ذکر فرما دیئے اور نوا فل و سنن کا ذکر نہ فرمایا کہ جب اسلام اس کے قلب و ذہن میں رائخ ہو جائے گا تو اس کی طبیعت خود بخود باتی عبادات کی طرف بھی مائل ہو جائے گی۔

### ۲۳۔ وضو 'ذکر 'نماز 'صدقہ 'صبراور قرآن کے فضائل

عَنْ أَبِي مَالِكٍ الْحَارِثِ بْنِ عَاصِمِ الأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، ۚ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الطُّهُورُ شَطْرُ الإيمَانِ، وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلاً الْمِيزَانَ، وَسُبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلأُ مَا بَـيْنَ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ، وَالصَّلاَةُ نُورٌ، وَالصَّدَقَةُ بُرُهَانٌ، وَالصَّبرُ ضِيَاءٌ، وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَّ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ، وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَّ لَكَ أَوْ النَّاسِ يَغْدُو، فَبَائِعٌ نَفْسَهُ، فَمُعْتِقُهَا أَوْ مُوبِقُهَا» (رواه مسلم)

سیدنا ابو مالک حارث بن عاصم اشعری بن الله سے روایت ہے 'رسول الله ملی بنا ابو مالک حارث بن عاصم اشعری بن الله سے دوایت ہے 'رسول الله ملی الله بنا کی نظر نے فرمایا: ''پاکیزگی نصف ایمان ہے ' "المحمدلله "کا کلمہ ترازوکو بھر دے گا (یعنی نیکی کے بلڑے کو وزنی کرے گا) "سبحان الله" اور "المحمدلله" یہ دونول کلے زمین و آسمان کے مابین خلاکو پر کرتے ہیں 'نماز (نمازی کیلئے) نور ہے 'صدقہ (صدقہ کرنے والے کیلئے ایمان کی) دلیل ہے 'اور صبر (صبر کرنے والے کیلئے) روشنی ہے اور قرآن تممارے حق میں یا تممارے خلاف دلیل ہوگا' ہر شخص روزانہ اپناسوداکر تاہے اوراس کے نتیج میں یا تو خود کو (جنم سے) آزاد کر الیتا ہے یا خود کو تباہ کر بیٹھتا ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، الطهارة، باب فضل الوضوء، ح: ٢٢٣.

شرح الالفاظ: [الطُلهُورُ] طا پر پیش: طهارت و پاکیزگی - طا پر زبر ہو تو اس کا معنی ہے وہ چیز جس کے ساتھ طهارت حاصل کی جائے - طهارت کا لغوی معنی ہے ظاہری اور باطنی 'محسوس اور غیر محسوس ' ہر قتم کی میل اور خرابی سے بچنا اور شرعاً عدم طهارت کے ازالہ یا محض تواب کو بھی طهارت کتے ہیں - [شظر الْإِیْمَانِ] "شطر" نصف کو کہتے ہیں - مرادیہ ہے کہ طهارت کا اجرو ثواب ایمان کے ثواب کے نصف تک جا پہنچتا ہے ۔

امام نووی ریالیّ نے ایمان سے نماز مراد لی ہے اور انہوں نے اسی معنی کو ترجیح دی ہے کہ نماز چونکہ طمارت کے بغیر درست نہیں ہوتی تو گویا یہ ایمان کا نصف ہے۔ مترجم کی رائے میں یمال "شطر" کا معنی نصف کی بجائے "عظیم حصہ" بھی ہو سکتا ہے اور عربوں کے ہاں کسی چیز کے عظیم حصہ کو بھی "شطر" کہتے ہیں۔ ویسے یہ لفظ نصف کے معنی میں بھی مستعمل ہے۔ [وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمْلاً المِيْوَانَ] "الحمدلله" میزان اعمال کو بھردے گالیعنی ان

انسان اپنے اختیار سے جو ایکھے کام کرے' اس پراللہ تعالی کی تعریف کرے تو اسے ''حمد ''
کہتے ہیں اور میزان سے مراد وہ ترازو ہے جس میں قیامت کے روز اعمال کا وزن کیا
جائے گا [ سُنبحانَ اللّٰهِ ] الله تعالی کو ان صفات سے منزہ سمجھنا جو اسے لائق نہیں۔
[وَالصَّلُوةُ نُوزٌ ] نماز نور لیعنی نور کا سبب ہے یا اس کا مطلب سے ہے کہ نماز مسلمان کے
لیے دنیا اور آخرت میں اس کے راستے کو روشن کرنے والی ہے یا سے مراد ہے کہ نمازی کے
چرے کو منور کرے گی۔ جیسا کہ رسول اللہ ملہ اللہ اللہ اللہ کیا کا ارشاد ہے:

الفاظ کو پڑھنا اور ان کے معنی کا ذہن میں مستحصر ہونا اس کا تواب میزان کو وزنی کرے گا۔

«مَنْ حَافَظَ عَلَيْهَا كَانَتْ لَهُ نُورًا وَّبُرْهَانًا وَّنَجَاةً يَّوْمَ الْقِيَامَةِ»(مسند أحمد بتحقيق الشيخ أحمد شاكر: ٨٣/١٠، ح: ٢٥٧٦ وصحيح ابن حبان(موارد الظمآن) ح: ١٤٦٧ والحديث صحيح)

"جو شخص نماز کی محافظت کرتا ہے تو روز قیامت نماز اس کے لیے نور' برہان اور نجات کاسبب ہوگی۔"

[وَالصَّدَفَةُ بُوْهَانَ ] صدقه 'صدقه کرنے والے کے لیے ایمان کی بربان یعنی واضح اور قطعی دلیل ہے۔ [وَالصَّبُوْضِيَاءٌ]" "صبر روشی ہے" یعنی صبر کے ذریعے اندھیرے اور مشقتیں زائل ہو جاتی ہیں۔ [القُوْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ ] یعنی اگر تو قرآنی احکام پر عمل کرے تو قرآن تیرے لیے جحت ہو گا اور تو اس کے انوار سے ہدایت پائے گا اور اگر تو اس کی منع کردہ اشیاء اور امور سے اجتناب نہ کرے اور اس کے احکام و حقوق کی اوائیگی سے اعراض کرے تو یہ تیرے خلاف جحت ہو گا۔ آخضرت ملتی کے اکام شادے:

﴿ إِقْرَأُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لأَصْحَابِهِ ﴾ (صحيح مسلم، صلاة المسافرين، بأب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة، ح: ٨٠٤ وانظر صحيح الجامع الصغير، ح: ١١٦٥)

"قرآن کریم کی تلاوت کیا کرویہ قیامت کو تلاوت کرنے والوں کے حق میں سفارش کرے گا۔" [یَغُدُوْ] رزق کی کوشش کرتے ہوئے صبح کرتا ہے۔ [فَبَایِعٌ نَفْسَهُ] اپنے آپ کو پیچنا ہے۔ یعنی ایسے عمل کرتا ہے جو اسے اللہ تعالی کی ناراضی اور عماب سے محفوظ رکھتے ہیں۔ [فَمُغْتِقُهَا] اپنے آپ کو آزاد کرتا ہے لینی عذاب سے بچالیتا ہے۔ [أَوْ مُوبِقُهَا] معاصی کا

ار تکاب کر کے اپنے آپ کو ہلاک و تباہ کر لیتا ہے۔ •

تشوجے: اس حدیث میں آنخضرت ملٹھایلم نے متعدد چیزوں کا بیان فرمایا ہے۔ © طہارت ② ذکر اللی ③ نماز ④ صدقہ ⑤ صبر ⑥ قرآن کریم۔

﴿ الطَّهُورُ شَظُرُ الْإِيْمَانِ ] پاكيزگي نصف ايمان ہے۔ "الطهور" كے لفظ ميس طا

مضمورے مصموم ہے اور بیہ مصدر ہے "الطھود" طاپر زبر ہو تو اس سے وہ چیز مراد ہوتی ہے جس سے طہارت کی جائے یعنی پاکیزگی حاصل کی جائے۔

اسلام دین فطرت ہے اس لیے طہارت پر بہت زور دیتا ہے۔ طہارت جسم کی ہو یا لباس کی عبّہ کی ہو یا لباس کی عبّہ کی ہو یا روح کی فلاہری صفائی باطن پر بھی اثر انداز ہوتی ہے۔ ایک شخص آپ کی فدمت میں آیا تو اس کے کپڑے میلے اور بال پراگندہ تھے آپ نے وجہ پوچھی تو اس نے کما مجھے سادگی بیند ہے۔ آپ نے فرمایا: یہ کوئی سادگی نہیں سادگی میں بھی صفائی ہوتی ہے۔ محابہ کرام اونی لباس استعال کرتے تھے جمعہ کے روز گری کے موسم میں پینے آتا تو مسجد میں بوتی۔ آپ نے انہیں تھم دیا کہ جمعہ کے دن نمادھو کر میں بو بھیل جاتی نمازیوں کو تکلیف ہوتی۔ آپ نے انہیں تھم دیا کہ جمعہ کے دن نمادھو کر

ای لیے کچا پیاز' نسن اور گندنا وغیرہ بدبو دار چیزیں کھا کر مسجد میں آنے سے سختی سے سختی سے سختی ہو کیا گیا ہے کہ اس سے نمازیوں اور فرشتوں کو تکلیف ہوتی ہے۔ طمارت کی اہمیت کے بیش نظر اللہ تعالی نے آخضرت ملٹ کیا کہ کو بھی تھم فرمایا:

﴿ وَثِيَابَكَ فَطَّهِرُ ﴿ إِنَّ وَٱلرُّجَرَ فَأَهْجُرٌ ﴿ إِنَّ ﴾ (المدثر ٧٤/ ٤\_٥)

"اپنے کپڑے صاف رکھیں اور نجاست سے دور رہیں۔"

لمارت رکھنے والوں سے اللہ تعالی محبت فرماتا ہے۔

جلالباس پہن کر آیا کریں۔

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِرِينَ ﴿ ثِنَا ﴾ (البقرة٢/ ٢٢٢)

"ب شک الله تعالی توبه کرنے والوں اور صاف رہنے والوں سے محبت رکھتا ہے۔" اہل قباء کا رواج تھا کہ وہ پانی سے استنجاء کرتے تھے تاکہ خوب نظافت و صفائی ہو سکے۔ (جامع الترمذی نفسیر القرآن ٔ ح :۳۱۰۰) الله تعالی کو ان کا بیہ عمل پیند آیا تو قرآن کریم

(جامع الترمذی تفسیر القرآن کے :۳۱۰۰) اللہ تعالی کو ان کا یہ عمل بیند آیا تو فران کر میں ان کی مرح بایں الفاظ فرمائی۔

﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّ رُوأً وَاللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُظَلِّقِ رِينَ ﴿ ﴾ (التوبة ١٠٨/)

"قباء میں ایسے لوگ ہیں جو انتهائی نظافت پیند ہیں اور اللہ تعالیٰ بھی نظیف لوگوں سے محبت رکھتا ہے۔"

طمارت و نظافت کی اہمیت کی بناء پر اس حدیث میں آپ نے فرمایا:

«اَلطُّهُورُ شَطْرُ الإِيمَانِ»

"صفائی اور طهارت نصف ایمان ہے یا ایمان کاعظیم جزء ہے۔"

ابن عمر ر الله عن روايت ب كه آنخضرت التي يام في فرمايا:

«لاَ تُقْبَلُ صَلاَةٌ بِغَيْرِ طُهُورٍ وَلاَ صَدَقَةٌ مِّنْ غُلُولٍ»(صحيح مسلم، الطهارة، باب وجوب الطهارة، ح:٢٢٤)

"وضو کے بغیر نماز قبول ہوتی ہے نہ خیانت کے مال سے صدقہ۔"

جو شخص سنت رسول کے مطابق صیح وضو کر کے نماز ادا کرے اس کے سابقہ سارے گناہ بخش دیئے جاتے ہیں۔ ایک دفعہ حضرت عثمان بڑاٹھ نے پانی منگوا کر لوگوں کو وضو کر کے دکھایا اور فرمایا آنخضرت ملٹھائیا اس طرح وضو کیا کرتے تھے پھر فرمایا میں نے آنخضرت ملٹھائیام کو فرماتے ہوئے سنا:

﴿ مَنْ اللَّهِ مَا نَفْسَهُ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ ﴿ (صحيح مسلم، الطهارة، باب صفة الوضوء وكماله، ح:٢٢٦)

''جو مخص میری طرح وضو کر کے دو رکعت نماز ادا کرے اور وہ ان میں اپنے دل سے

گفتگونه کرے تواس کے سابقہ گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں۔"

زمین و آسان کے مابین خلا کو بھر دیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے ذکر کی بڑی اہمیت اور فضیلت

ہے۔ قرآن کریم میں ہے:

﴿ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَحَابُرُ ﴾ (العنكبوت٢٩/٥٥)

''الله تعالی کاذ کر برسی چیزہے۔''

﴿ فَأَذَكُرُونِيَ أَذَكُرَكُمْ ﴾ (البقرة ٢/ ١٥٢)

«تم میرا ذکر کرومیں تہیں یاد رکھوں گا۔ "

﴿ أَلَا بِذِكِ مِنْ اللَّهِ تَطْمَعِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴿ الرعد ٢٨/١٣) 
"خبردار! الله تعالى كى ياد سے دلوں كوسكون نصيب موتا ہے۔"

ایک حدیث میں آپ ماٹھایم نے فرمایا:

«مَثَلُ الَّذِي يَذْكُرُ رَ بَّـهُ وَالَّذِي لاَ يَذْكُرُ رَ بَّـهُ مَثَلُ الْحَيِّ وَالْمَيِّتِ» (صحيح البخاري، الدعوات، باب فضل ذكر الله، ح:٦٤٠٧)

"الله تعالیٰ کو یاد کرنے والے کی مثال زندہ کی سی اور اسے یاد نہ کرنے والے کی مثال

مردہ کی سی ہے۔" اللہ تعالی کا ذکر کرنا بھی ایک صدقہ ہے صیح مسلم کے حوالے سے آگے (حدیث:۲۵) آ

ربی ہے کہ کچھ لوگوںنے آگر نبی ملٹی ہیا ہے کہا' یارسول اللہ! اصحاب ٹروت اجر و تواب میں ہم سے سبقت لے گئے وہ ہماری طرح نماز پڑھتے اور روزے رکھتے ہیں البتہ ان کے پاس مال ہے وہ صدقہ کرتے ہیں ہم صدقہ نہیں کر سکتے۔ تو آپ نے فرمایا: حمہیں سُنِحَانَ

دو سری حدیث میں ہے کہ نادار صحابہ نے رسول اللہ ملٹھایا سے آکر کما کہ صاحب ٹروت صحابہ ہماری طرح نماز پڑھتے' روزہ رکھتے اور دیگر عبادات بجا لاتے ہیں البتہ وہ صدقہ بھی کرتے ہیں ہم اس کی استطاعت نہیں رکھتے آپ نے فرمایا:

''کیامیں تنہیں ایک ایباعمل نہ بتاؤں جب تم وہ کرو گے تو تم آگے جانے والوں کو جاملو گے اور بعد والوں کو بہت پیچھے چھوڑ دو گے۔ تم ہر نماز کے بعد سبحان اللّٰہ' الحمد للّٰہ ۳۳ ۳۳ دفعہ اور اللّٰہ اکبو ۴۳ مرتبہ کماکرو۔

آپ نے فرمایا دو سرا عمل میہ ہے کہ رات کو جب بستر پر آئے تو "سبحان الله ۳۳ بار الحمدلله ۳۳ بار اور الله اکبر ۳۳" بار کھے۔ میہ زبان پر سو کلے ہوں گے اور میزان میں ایک ہزار۔ تم میں سے کون روزانہ پچیس سوگناہ کرتا ہے؟

صحابہ کرام نے دریافت کیا کہ انسان ان پر مداومت کیے نہیں کر تا؟ فرمایا بندہ جب نماز میں ہوتا ہے تو شیطان اسے مختلف کام یاد کرا دیتا ہے اس طرح جب وہ بستر پر آئے تو اسے مختلف خیالات اور وسوسول کے بعد غافل کر کے سلا دیتا ہے اور وہ سوجاتا ہے۔ (سنن أبی داود' الادب' باب التسبیح عند النوم' حدیث ۵۲۵۵ و جامع الترمذی' الدعوات ۳۲۱۰ و سنن ابن ماجه' ابواب إقامة الصلوات' باب ما یقال بعد التسلیم' حدیث ۹۲۲ و الحدیث صحیح)

(m) نماز دین کا بنیادی رکن ہے آنخضرت ملٹھیا نے نماز کو اسلام اور کفر کے درمیان حد فاصل قرار دیا ہے۔ نماز بے حیائی اور برائی سے روکتی ہے۔ ﴿ إِنَّ الصَّکَلُوةَ تَنَهُیٰ عَرِبَ ٱلْفَحْشَکَآءِ وَٱلْمُنْکِرِ ﴾ (العنکون ۲۹/ ٤٥)

سر ہِن العصورہ معالی عن العصصاءِ والعصائِ ﴿ العصورِ العصورِ العصورِ العصورِ العصورِ العصورِ العصورِ العصورِ ال "بے فٹک نماز بے حیالی اور برائی سے روکتی ہے۔"

ایک حدیث میں ہے:

"مَنْ حَافَظَ عَلَيْهَا كَانَتْ لَهُ نُورًا وَّبُرْهَانَا وَّنَجَاةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ لَمَ يُحَافِظْ عَلَيْهَا لَمْ تَكُنْ لَّهُ نُورًا»(مسند أحمد بتحقيق الشيخ أحمد شاكر:٨٣/١٠، ح:٢٥٧٦ وصحيح ابن حبان:١٤٦٧)

"جو فحض نمازی محافظت کرے توبیاس کے لیے نور 'ایمان کی دلیل اور قیامت کے دن ذریعہ نجات ہوگی اور جونماز کی محافظت نہ کرے بیاس کیلئے نور ثابت نہ ہوگی۔ "

(۴) صدقه آپ نے صدقہ کی اہمیت و نضیلت کے بارے میں فرمایا:

«اَلصَّدَقَةُ بُرْهَانٌ»

"صدقه صدقه كرنے والے كے ايمان كى دليل ہے۔"

اسلام میں صدقہ کی بری اہمیت ہے الله تعالی نے رسول اکرم ملی کیا کو تھم فرمایا:

﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِمِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّيهِم بِهَا﴾ (التوبة ١٠٣/٩)

"آپان سے ان کے اموال میں سے صدقہ لے کر انہیں پاک وصاف کریں۔"

آپ نے فرمایا:

«وَالصَّدَقَةُ تُطْفِىءُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِىءُ الْمَاءُ النَّارِ»(جامع الترمذي، الإيمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، ح:٢٦١٦)

"صدقہ گناہوں کو اس طرح مٹاڈالتا ہے جیسے پانی آگ کو بجھادیتا ہے۔" صدقہ جب خلوص اور محض رضائے اللی کے لیے کیا جائے تو معمولی صدقہ بھی انسان کی نجات کا سبب بن سکتا ہے۔ آپ نے فرمایا:

﴿ إِتَّقُوا النَّارَ وَلُو بِشَقِّ تَمْرَةٍ ﴾ (صحيح البخاري، الزكاة، باب اتقوا النار ولو بشق تمرة، ح:١٤١٧ وصحيح مسلم، الزكاة، باب الحث على الصدقة ...، ح:١٠١٦)

"صدقہ کرکے جہنم سے پیج جاؤ خواہ ایک تھجو رہی ہو۔ "

«مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِّنْ مَّالٍ»(صحيح مسلم، البر والصلة، باب استحباب العفو والتواضع، ح: ٢٥٨٨)

"صدقه مال کو کم نهیں کر تا۔"

(۵) صبر ای نے فرمایا ((اُلصَّنوُ ضِیَاءً)) "مبر روشی ہے۔" صبر کا مطلب ہے گناہوں سے ماجھ کیا ہوں سے باز رہنا۔ عبادت پر صبر کا مطلب ہے کہ عبادت کو دوام کے ساتھ کیا

جائے۔ مصائب و آلام کو برداشت کرنا اور جزع فزع نہ کرنے کو بھی صبر کما جاتا ہے۔ مصبت یا پریثانی آئے تو صبر کرنا چاہئے۔ صبر کرنے والوں کے لیے اللہ تعالیٰ کے ہاں خوشخبری ہے۔ فرمایا:

﴿ وَيَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوٓاْ إِنَّا لِلَهِ وَابِّنَاۤ إِلَيْهِ رَجِعُونَ (شَ) ﴿ (البقرة ٢/ ١٥٥ ــ ١٥)

"آپ صبر کرنے والوں کو خوشخبری دیں۔ جنہیں جب کوئی مصیبت پہنچتی ہے تو إِنَّالِلَٰهِ وَ إِنَّا اِلَٰيْهِ رَاجِعُوٰن يِرْهِ کر خاموش رہتے ہیں۔"

#### صبر کی تین قشمیں ہیں:

- ألصَّبْرُ عَلَى الطَّاعَةِ: اطاعت يراستقامت اختيار كرنا-
  - ﴿ أَلصَّبْوُ عَنِ الْمَعْصِيَةِ: كناه اور براكى سے باز رہنا۔
- @ أَلصَّبْوُ فِي الْمُصِيبَةِ: تَكليف اور مصيبت كے وقت جزع فزع نه كرنا۔

(۲) قرآن کریم تسارے خلاف جت ہوگا۔"

جو مخض قرآن کریم کو پڑھے' سمجھے اور اس کے احکام کی پابندی کرے تو یقینا یہ قرآن اس مخض کے حق میں جمت اور فلاح و نجات کی دلیل ہے اور جو مخض اس کی پروا نہ کرے' غفلت کا شکار ہو' اور اس کے احکام کے خلاف زندگی گزار تا ہو تو ظاہر ہے کہ یہ قرآن اس کے خلاف جمت ہو گا۔ ایسے لوگوں کے خلاف خود رسول اکرم ساتھ کیا اللہ تعالیٰ کے ہاں مقدمہ دائر کرتے ہوئے فرمائیں گے:

﴿ يَكْرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ إِنَّ فَوْمِي اللَّهِ عَانَ ١٠٠/٢٥) "ياالله! ميري امت ك ان لوگول نے قرآن كوچھوڑويا تھا۔"

### یک حدیث میں آپ نے فرمایا:

«إِقْرَأُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لأَصْحَابِهِ»(صحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة، ح: ٨٠٤)

"قرآن مجید پڑھاکرو کیونکہ سے قرآن صاحب قرآن کے لیے قیامت کے روز سفار شی بن کر آئے گا۔"

«اَلصِّيَامُ وَالْقُرْآنُ يَشْفَعَانِ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، يَقُولُ الصِّيَامُ: أَيْ رَبِّ الصِّيَامُ: أَيْ رَبِّ الْمَعْنَةُ الطَّعَامَ وَالشَّهْوَةَ فَشَفَعْنِي فِيهِ، وَيَقُولُ الْقُرْآنُ: مَنَعْتُهُ النَّوْمَ بِالَّيْلِ فَشَفَعْنِي فِيهِ، قَالَ فَيُشَفَّعَانِ»(مسند أحمد بتحقيق الشيخ أحمد شاكر:١١٨/١٠) ح: ٦٦٢٦ والمستدرك للحاكم: ١/٤٥٥)

شاکر: ۱۱۸/۱۰، م: ۱۹۲۱ والمستدن للحادم: ۱۰۰/۱۱، والمستدن التحادم: ۱۰۰/۱۱، ووزه کے گایااللہ! میں نے "روزه اور قرآن بندے کے حق میں سفارش کریں گے۔ روزہ کے گایااللہ! میں میری اسے (دن کے وقت) کھانے پینے اور شہوات سے روکے رکھا اس کے حق میں میری سفارش قبول فرما۔ اور قرآن کے گایااللہ میں نے اسے رات کو نیند سے روکے رکھا اس کے حق میں میری سفارش قبول فرما چنانچہ دونوں کی سفارش قبول ہوگی۔"

آخر میں آپ نے فرمایا کہ ہر مخص محنت و کوشش کر رہا ہے۔ اور اپنے نفس کا سودا کر رہا ہے۔ اور اپنے نفس کا سودا کر رہا ہے۔ رہا ہے کوئی نیکی کر کے اسے آزاد کر رہا ہے اور کوئی گناہ کر کے اسے ہلاک کر رہا ہے۔ مطلب سے ہے کہ ہر انسان کسی نہ کسی کوشش میں مصروف ہے آگر وہ اللہ تعالیٰ کا مطبع اور ا فرمانبردارے تو اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کی ناراضی اور اس کے عذاب سے بچالیتا ہے اور اگر

فرہانبردار ہے تو اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کی ناراضی اور اس کے عذاب سے بچالیتا ہے اور اگر س کا نافرمان ہے تو اپنے آپ کو ہلاکت' تاہی اور بربادی کے گڑھے میں د تھکیل رہا ہے۔

## ۲۴ - حرمت ظلم اور حقیقت توحید

عَنْ أَبِي ذَرِّ الغِفَارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِيْهُ فَيْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِيمَا يَرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ عَزَّوَجَلَّ، أَنَّهُ قَالَ: «يَاعِبَادِي! إِنِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي، وَجَعَلْتُهُ بِيْنَكُمْ مُّحَرَّمًا،

فَلاَ تَظَالَمُوا، يَاعِبَادِي! كُلُّكُمْ ضَالٌّ إِلاَّ مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَاعِبَادِي! كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلاًّ مَنْ أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطْعِمُونِي أُطْعِمْكُمْ، يَاعِبَادِي! كَلُّكُمْ عَار فَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ، يَاعِبَادِي! إِلاًّ مَنْ كَسَوْتُهُ، إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارَ، وَأَنَا أُغْفِرُ اللُّنُوبَ جَمِيعًا، فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرْكُكُمْ، يَاعِبَادِي! إِنَّكُم لَنْ تَبِلُغُوا ضَرِّي فَتَضُرُّونِي، وَلَنْ تَبِلُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي، يَاعِبَادِي! لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، كَانُوا عَلَى أَتَّقَى قَلْب رَجُل وَّاحِدٍ مِّنكُمْ، مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِي شَيْئًا، يَاعِبَادِيًّ! لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُل وَّاحِدٍ مِّنْكُمْ، مَا نَقَصَ ذَٰلِكَ مِنْ مُّلْكِي شَيْئًا، يَاعِبَادِّيْ! لَوْ أَنَّ أُوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ، قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَّاحِدٍ فَسَأَلُونِي، فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانِ مَّسْأَلْتَهُ، مَا نَقَصَ ذٰلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلاَّ كَمَا يَنْقُصُ الْمِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ، يَاعِبَادِي! إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ، ثُمَّ أُوَفِّيكُمْ إِيَّاهَا، فَمَنْ وَّجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَدِ اللهَ، وَمَنْ وَّجَدَ غَيْرَ ذَٰلِكَ فَلاَ يَلُومَنَّ إِلاَّ نَفْسَهُ»(رواه مسلم) سید ناابو ذر غفاری بناٹنہ نبی اکرم ملٹی کیا سے حدیث قدسی روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "میرے بندو! میں نے اپنے اوپر حرام کر رکھاہے کہ کسی پر ظلم کرول اور میں نے اسے تہمارے درمیان بھی حرام کر دیا ہے لنذائم ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو۔ میرے بندو! تم سب گراہ ہو سوائے اس کے جے میں ہدایت دول پس تم مجھ سے ہدایت طلب کرومیں تہمیں ضرور مدایت دول گا۔ میرے بندو! تم میں سے ہرایک بھوکا ہے سوائے اس کے جسے میں کھانا دول تم مجھ سے کھانا مانگو میں تمہیں ضرور کھانا دوں گا۔ میرے بندو! تم میں سے ہرایک نگاہے سوائے اس کے جسے میں لباس پہناؤں تم مجھ ہے لباس طلب کرو میں تنہیں لباس دوں گا۔ میرے بندو! تم دن رات گناہ کرتے ہومیں تمام گناہ معاف کرنے والا ہوں تم مجھ سے مغفرت طلب کرومیں تہیں بخش دوں گا۔ میرے بندو! تم مجھے کچھ نقصان پنچا سکتے ہو نہ فائدہ۔ میرے بندو! تم میں سے اگلے پچھلے انسان اور جن 'سب کے سب نیک ترین بن جائیں تو اس سے میری حکومت میں بالکل اضافہ نہ ہو گا۔ میرے بندو! اگر تم میں ہے اگلے پچھلے انسان اور جن 'بد ترین بن جائیں تو اس سے میری حکومت میں کوئی سمی نہیں آئے گی۔ میرے بندو! اگر تمہارے اگلے پچھلے انسان اور جن 'تمام کے تمام کھلے میدان میں کھڑے ہو کر مجھ سے مانگیں اور میں ہرایک کو اس کے مانگنے کے مطابق دیتا جاؤں تو اس سے میرے خزانوں میں بس اتنی سی کی آتی ہے جتنی سمندر میں سوئی ڈبو کر نکالنے سے سمندر میں کی آتی ہے۔ میرے بندو! میں تمہارے اعمال کو محفوظ کر رہا ہوں تمہیں ان کی یوری یوری جزا دوں گاپس جو شخص اچھا نتیجہ پائے وہ اللہ تعالیٰ کی حمہ كرے اور جسے اچھا نتيجہ نہ ملے تووہ صرف اپنے آپ ہى كو ملامت كرے۔

تخريج: صحيح مسلم، البر والصلة والأدب، باب تحريم الظلم، ح:٢٥٧٧.

بیج الالفاظ: [حَوَّمْتُ الظُّلْمَ] میں نے ظلم حرام کر رکھا ہے۔ لغوی طور پر کسی چیز کو اس کے اصل مقام پر نہ رکھنا' ظلم کہلاتا ہے۔ اس ظلم سے مراد حد سے تجاوز اور لوگوں کے بارے میں ناجائز تصرف ہے اور یہ کلام' اللہ تعالیٰ کے بارے میں ناممکن ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ظلم کو حرام قرار دینے کا مطلب ہے کہ یہ اللہ کے قانون عدل کے خلاف ہے۔ [حَال] گمرا لینی رسولوں کی آمد سے قبل دین سے لاعلم اور ناواقف۔ [إلاَّ مَنْ هَدَبْتُهُ] سوائے ان لوگول کے جنہیں میں انبیاء و رسل کی لائی ہوئی شریعت پر ایمان لانے کی توفیق اور حق کے بارے میں غور کرنے کی راہ دکھاؤں۔ [فَاسْتَهُدُونِیْ] مجھ سے ہمایت طلب کرو یعنی مجھ سے حق کے راستہ کی راہنمائی طلب کرو۔ [فی صَعِیْدِ] کھلے میدان میں۔ [المِنْحَیَط] سوئی آئرت میں ان کی پوری پوری جزا دوں گا۔

تشریج: حدیث قدی: ''اہل علم کی اصطلاح میں حدیث قدسی وہ ہے جس میں رسول اللہ ملٹی ہے کہ بات کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کرتے ہوئے روایت کریں۔ الی حدیث کے معنی و مفہوم بقول بعض اللہ تعالیٰ کے ہوتے ہیں اور روایت رسول اکرم ملٹی ہے فرماتے ہیں۔ قرآن کریم اور حدیث قدس میں متعدد وجوہ سے فرق ہے۔

#### <u>اُن مجيد</u>

قرآن مجید حضرت جریل کے توسط ہی
 آن مخضرت مالیا پر نازل ہوا۔

© قرآن کریم کے لئے بنقل متواتر منقول ہوناشرط ہے۔

® قرآن کریم می*ں تحد*ی اور جیننی پایاجا تا ہے۔

قرآن کی نماز میں تلاوت کی جاتی ہے۔

قرآن کریم کے ایک جملہ کو آیت اور مجموعہ آیات کو سورت کھا جاتا ہے۔

قرآن کریم کی تلاوت کرنے پر ایک
 ایک حرف کے بدلے دس نیکیاں ملتی ہیں۔

#### <u> مدیث قدی</u>

حدیث قدسی بھی بذر بعدالہام یا خواب بھی آ تک پہنچتی رہی ۔

حدیث قدس کے لئے بنقل متواتر منقول ہونا ہے نیہ

شرطنہیں۔ ت

حدیث قدس میں تحدی اور چیننی نہیں پایاجا تا۔

حدیث قدس کی نماز میں تلاوت نہیں کی حدیث قدسی کے کسی جملے کو آیت یا جملول کو سورت نہیں کہاجاتا۔

یه ثواب حدیث قدسی کی تلاوت و قراءت پر نهیں۔ کتب احادیث میں احادیث قدسید کی کافی تعداد موجود ہے۔

محدثین نے احادیث قدسیہ کو مستقل کتابوں اور مجموعوں میں بھی جمع کیا ہے ان میں سے ایک مشہور کتاب علامہ عبدالرؤف السناوی کی ہے۔ اس کا نام "الا تحافات السنية في

الاحاديث القدسية" ہے اس ميں (١٥٦) احاديث ہيں۔

اس حدیث میں اللہ تعالیٰ نے بندوں کو خطاب کرتے ہوئے مختلف باتوں کی تلقین فرمائی۔

(۱) حرمت ظلم

لیا ہے۔ قرآن کریم میں اس کا کی دفعہ ذکر ہوا ہے۔ چنانچہ فرمایا:

﴿ كُنْبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْ مَةً ﴾ (الأنعام١/١١)

"اس (الله تعالی) نے رحم کرنااپ اوپر فرض کیاہ۔"

﴿ كُتُبُ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ (الأنعام ١/ ٥٥)

"تهمارے رب نے رحم کرنااپ اوپر فرض کیاہے۔"

﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ ﴾ (الأنعام ١٣٣/١)

"اور تمهارا رب لوگوں سے مستغنی اور رحمت والاہے۔"

﴿ فَإِن كَذَّ بُوكَ فَقُل رَّبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ ﴾ (الأنعام٦/١٤٧)

''اگریہ لوگ آپ کی تکذیب کرتے ہیں تو آپ کمہ دیجئے کہ تہمارا رب وسیع رحت ..

والاہے۔" المسترال میں میں

الله تعالى چونكه ازحد مهران وحيم وشفق ہے اس ليے وه كى پر ظلم و زيادتى نهيں كرتا۔ ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَرَّى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيَلَنَنَا مَالِ

﴿ وَوَضِعَ الْحِنْبُ قَارَى الْمُجْرِمِينَ مُسَمِّقِينَ مِنْمًا فِيهِ وَيُسُونُونَ يُولِمُنَا اللَّهِ هَٰذَا ٱلۡكِتَٰبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلْهَأْ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ

حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ ١٨ (٤٩)

"قیامت کے دن ہر شخص کانامہ اعمال اس کے سامنے رکھ دیا جائے گامجر مین اس میں درج اعمال سے خوف کھائیں گے اور کہیں گے ہائے افسوس! اس کتاب کو کیا ہے؟ (یہ کیسی کتاب ہے؟) کہ اس نے کوئی عمل بھی نہیں چھوڑ اسب اس میں درج ہے۔ یہ لوگ جو پچھ دنیا میں کر چکے وہ سب وہاں موجود پائیں گے اور تہمارا رب کسی پر ظلم نہ کرے گا۔ "

﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُرُمُ ۞ وَكَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُرُمُ ۞ وَكَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكَّا يَكُومُ ۞ (الزلزال٩٩/٧٨)

"جو مخص ایک ذرہ برابر نیکی کرے گااسے دیکھ لے گااور جس نے ایک ذرہ برابر برائی کی وہ بھی اسے دیکھ لے گا۔"

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفَهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنْهُ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ السَاء ٤٠/٤)

"بِ شک الله تعالیٰ کسی پر ذرہ برابر بھی ظلم نہیں کرے گا اگر کسی کی ایک نیکی بھی ہوئی تو الله تعالیٰ اسے بڑھادے گااور اپنی طرف سے اجر عظیم عطاکرے گا۔"

﴿ ذَالِكَ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ (أَنَّ) ﴾ (آل عمر ان٣/ ١٨٢)

"بيسب تهمارے اعمال كے سبب ہے اور الله تعالى بندوں پر زيادتی نہيں كر تا۔"

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظَلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْعًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾ (يونس١/٤٤)

'' بے شک اللہ تعالیٰ لوگوں پر بالکل ظلم نہیں کر تا لیکن یہ لوگ خود اپنی جانوں پر ظلم کرتے ہیں۔''

﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ۞ ﴿ (النساء٤٩/٤)

"اوران پر بالکل ظلم نه کیاجائے گا۔"

﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ النَّسَاءَ ٤/١٢٤)

"اوران يرمعمولي سابھي ظلم نہيں کياجائے گا۔"

ان تمام آیات سے بخوبی واضح ہوا کہ اللہ تعالی ظلم نہیں فرماتا۔ اس لئے اس نے حکم دیا ہے کہ تم آپس میں بھی ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو دنیا میں کسی کاکسی پر ظلم کرنا قیامت

ك روز اندهيرول كاسبب بو كال حضرت ابن عمر في أها سه روايت ب كه نبي ما الله الله في أمايا: «اَلظُلْمُ ظُلُمَاتُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (صحيح البخاري، المظالم، باب الظلم ظلمات

يوم القيامة، ح: ٢٤٤٧ وصحيح مسلم، البر والصلة، باب تحريم الظلم، ح: ٢٥٧٩)

"دنیامیں کیاہوا ظلم قیامت کو ظلّمات (اندھیروں) کاسبہ ہے۔"

جو شخص دنیا میں کسی پر ظلم کر تا ہے قیامت کے دن ظالم کی نیکیاں لے کر مظلوم کو دی جائیں گی اگر اس کی نیکیاں ختم ہو گئیں تو مظلوم کے گناہ اس ظالم پر ڈال دیئے جائیں گے۔

یں کی اگر اس می سیال م ہو سیں تو مطلوم نے گناہ اس طام پر داں دیے جا یں ہے۔ حضرت ابو ہریرہ بنالتہ سے روایت ہے' آنخضرت مالیاً کیا نے فرمایا: ''دجس نے کسی پر ظلم کیا

ہو تو آج معاف کرا لے قیامت کے دن کسی کے پاس درہم ہوں گے نہ دینار۔ اگر ظالم کے نامہ اعمال میں نیک اعمال ہوئے تو اس کے ظلم کے برابروہ لیے جائیں گے اگر اس کے پاس

نکیال نہ ہوئیں تو مظلوم کے گناہ اس کے ذمہ ڈال دیئے جائیں گے۔" (صحیح بحاری

المظالم 'باب من كانت له مظلمة عندالرجل فحللهاله .... 'ح :۲۳۳۹) حضرت ابو مرره رفاليا: دكياتم جانت مو

کہ مفلس کون ہے؟" صحابہ نے کہا: ہم میں مفلس وہ ہے جس کے پاس در ہم و دینار نہ ہوں۔ آپ نے فرمایا: میری امت کامفلس وہ ہے جو دنیا میں نماز 'روزہ اور زکوۃ وغیرہ جیسی نیکیاں کر کے قیامت کے دن آئے گاتوان اعمال کے ساتھ ساتھ اس نے لوگوں پر زیاد تیاں بھی کی ہوں

گی کسی کو گالی دی ہوگی 'کسی پر الزام لگایا ہو گا'کسی کا مال کھایا ہو گا'کسی کا ناحق خون بہایا ہو گا اور کسی کو مارا ہو گا' تو ان تمام مظلوموں کو باری باری اس کی نیکیاں ظلم کے بدلے دی جائیں گی۔ اگر حقوق پورے ہونے سے پہلے اس کی حسنات ختم ہو گئیں تو مظلوموں کے گناہ اس کے ذے ڈال دیئے جائیں گے اور پھریہ ان تمام گناہوں کے سبب جہنم میں ڈال دیا جائے گا۔

(صحیح مسلم 'البروالصلة باب تحریم الظلم' ح:۲۵۸۱)

(۲) ہدایت مو صرف وہ لوگ ہدایت پر بیں جنہیں میں ہدایت دول' پس تم مجھ سے ہدایت دول' پس تم مجھ سے ہدایت طلب کیا کرو' میں تہمیں ہدایت دول گا۔ گویا ہدایت و راہنمائی کا مالک و مختار بھی اللہ ہے اس سے ہدایت طلب کرنی چاہیے۔ اس لیے بندوں کو نماز کی ہر رکعت میں یہ وعاکر <u>!</u> کی تلقین کی گئی ہے۔

﴿ أَهْدِنَا ٱلْصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴿ الفاتحة ١٠/١)

"ياالله! بميس صراط متنقيم كي راجنمائي فرما."

انبیاء طلط کی کھی اللہ تعالیٰ ہی ہدایت سے سرفراز فرماتا ہے۔ قرآن مجید میں حضرت ابراہیم' اسحاق' یعقوب' نوح' داود' سلیمان' ایوب' یوسف' موسیٰ' ہارون' زکریا' کیلیٰ عیسیٰ الیاس' بسع' اور لوط میل کی اسمائے گرامی ذکر کرکے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَٱجْنَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ وَإِلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيمِ الْإِنَّا ﴾ (الأنعام٦/٨٧)

"مم نے ان سب کو چنا اور صراط متنقیم کی را ہنمائی کی۔"

ہدایت ای کو مل سکتی ہے جے اللہ تعالیٰ ہدایت دے۔

﴿ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْ تَدِّ وَمَن يُضَلِلُ فَلَن تَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيآءَ مِن دُونِهِ ۗ ﴾ (الاسراء٧٠/٧٧)

"ہرایت یافتہ وہی ہے جے اللہ تعالی ہرایت دے اور وہ جے گمراہ کرے تم اس کے لیے اللہ تعالیٰ کے سواکوئی دوست اور مدد گار نہ پاؤ گے۔"

﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلِكِكُنَّ أَللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءً وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴿ إِنَّكَ لَاللَّهُ مَا لِكِكُنَّ أَللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءً وَهُوَ أَعْلَمُ

"آپ جسے چاہیں ہدایت نہیں دے سکتے اللہ تعالی جسے چاہتا ہے ہدایت کی توفیق دیتا ہے اور وہی ہدایت والوں کو بهتر جانتا ہے۔"

جے اللہ تعالی ہدایت کی توفق دے اسے چاہئے کہ اللہ تعالی کاشکر ادا کر تا رہے۔

﴿ ٱلْحَــَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى هَدَنَنَا لِهَنَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلَآ أَنْ هَدَنَا ٱللَّهُ ﴾ (الأعراف ٤٣/٧)

"تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جس نے ہمیں اس(اسلام) کی ہدایت دی۔ وہ اگر ہدایت نہ دیتاتو ہم ہدایت پر نہیں آ سکتے تھے۔" ہدایت مل جانے کے بعد یہ دعا بھی کرتے رہنا چاہیے کہ اللہ تعالی ہمیں اس پر قائم رکھے اور اس سے محروم نہ کر دے۔

﴿ رَبَّنَا لَا أُرِّغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا﴾ (آل عمران٣/٨)

"اے ہمارے پرورد گار! تو نے ہمیں ہدایت بخشی ہے تو اب ہمارے دلوں کو اس سے موڑنہ دینا۔"

چونکہ ہدایت اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے وہ جسے جاہے ہدایت کی توفیق دیتا ہے۔ اس لئے اس حدیث میں فرمایا: "میرے بندو! تم سب گمراہ ہو' سوائے ان کے جنہیں میں ہدایت دول تم سب مجھ سے ہدایت طلب کرو۔ میں تہیں ہدایت دول گا۔"

(۳) رزق الله تعالى نے فرمایا: میرے بندو! تم بھوكے ہو' سوائے اس كے جے میں اللہ تعالى دول على اللہ على اللہ ميں تميس كھانا دول گا۔

اس حصہ میں رزق و روزی کے متعلق فرمایا کہ ہیہ بھی اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔ اس لیے رزق اور روزی کی درخواست اللہ تعالیٰ سے کرنی چاہئے۔

الله تعالی کا ایک نام "الرزاق" بھی ہے۔ یعنی بہت زیادہ رزق دینے والا۔ روئے زمین پر جس قدر مخلوقات موجود ہیں ان سب کا رازق اور روزی رسال صرف الله تعالی ہے۔

﴿ ﴾ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾ (هود١٠/١)

"زمین پر جو بھی جاندار ہے اس کے رزق کی ذمہ داری اللہ تعالی کی ہے۔"

﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحِييكُمْ هَـ لَ مِن شُرَّكَا بِكُمْ هَـ لَ مِن شُرَّكَا بِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً سُبْحَننَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (الروم٣٠/٢٠)

"الله تعالی وہ ذات ہے جس نے حمہیں پیدا کیا' پھر حمہیں رزق دیا' پھر حمہیں مارے گا' اور پھر زندہ کرے گا کیا تمہارا کوئی شریک ایسے کام کر سکتا ہے؟ الله تعالی ان سے پاک اور بلند ہے۔ جنہیں بیہ لوگ اللہ تعالیٰ کا شریک بناتے ہیں۔"

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمَّ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ

السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّ تُوْفَكُون (أَنَّ ) ( فاطر ٣/٣) (السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ لَآ إِلَكَ إِلَا هُوَ فَأَنَّ تُوفَوَ كُون إِلَى الله تعالى كے سواكوئى ہے جو متهيں زمين اور آسان سے رزق دے؟ اس كے علاوہ كوئى معبود نهيں 'تم كمال بحثك رہے ہو؟"

چو نکہ رازق صرف اللہ تعالیٰ ہے اس لیے حدیث کے اس حصہ میں فرمایا: تم سب بھوکے ہو۔ حتمیں رزق اور کھانے کی ضرورت پیش آتی رہتی ہے۔ رزق اس کو ملتا ہے جے میں دوں۔ للذا مجھ سے رزق طلب کرو' میں حہیں دوں گا۔

﴿ يَنَبَنِىٓ ءَادَمَ قَدَّ أَنَزَلْنَا عَلَيَكُمْ لِبَاسًا يُوَرِى سَوْءَ تِنكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ ٱلنَّقُوَىٰ ذَالِكَ خَدَّ ﴿ (الأعراف / ٢٦)

"اے بنی آدم! ہم نے تمہارے لئے لباس نازل کیا ہے جو تمہارے ستر ڈھانپتا اور زینت کاکام دیتا ہے اور اس لباس سے تقویٰ کالباس بہت بہترہے۔"

الله تعالی کی تعموں کو استعال کرنے کے بعد الله تعالی کا شکر ادا کرنا چاہیے۔ حصرت ابو سعید خدری بنالتہ سے روایت ہے کہ آنخضرت ملٹی کیا کیا کہنتے تو یہ دعا فرماتے:

«اَللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ كَسَوْتَنِيهِ أَسْتَلُكَ خَيْرَهُ وَخَيْرَ مَا صُنِعَ لَهُ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرِّ مَا صُنِعَ لَهُ الجامع الترمذي، اللباس، باب ما يقول إذا لبس ثوبا جديدا، ح:١٧٦٧ وانظر مختصر شماتل الترمذي للألباني،

"یااللہ! تیرے ہی لیے تمام تعریفیں ہیں تونے مجھے یہ لباس مہیا کیا۔ میں تجھ سے اس لباس اور جس مقصد کے لئے بنایا گیاہے اس کی خیر کاطالب ہوں اور اس کے شراور جس مقصد کے لئے بنایا گیاہے اس کے شرسے پناہ چاہتا ہوں۔" معاذ بن انس بناٹھ فرماتے ہیں آنخضرت ملٹھالیم نے فرمایا جو مخص لباس پینتے وقت یہ دعا پڑھے۔ اس کے سابقہ گناہ بخش دیئے جاتے ہیں:

﴿ الْحَمْدُ للهِ الَّذِي كَسَانِي لهٰذَا الثَّوْبَ وَرَزَقَنِيهِ مِنْ غَيْرِ حَوْلٍ مِّنِي وَلاَ قُورَةٍ ﴾ (سنن أبي داود، اللباس، باب: ١، ح:٤٠٢٣ وجامع الترمذي، الدعوات، باب ما يقول إذا فرغ من الطعام، ح:٣٤٥٨)

"تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جس نے میری کسی محنت اور قوت کے بغیر مجھے یہ لاس عطافہ ۱۱ "

اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میرے بندو! تم سب کو لباس کی ضرورت رہتی ہے تم مجھ سے لباس طلب کرو۔ میں تہیں لباس دول گا۔

(۵) استغفار گناه بخشے والا ہوں۔ تم مجھ سے مغفرت طلب کرو میں تمہیں بخش دول

گا۔" استغفار کی بڑی فضیلت ہے۔ جو مخص اللہ تعالیٰ سے استغفار کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے ہر مشکل اور پریشانی سے نجات دیتا ہے اور الی جگہ سے رزق عطا فرماتا ہے جس کا اسے وہم و گمان بھی نہیں ہوتا۔ استغفار کی اسی فضیلت کی وجہ سے آنخضرت ملتھ ایک دن میں سوسے زیادہ مرتبہ استغفار کیا کرتے تھے۔ دلوں پر اللہ تعالیٰ کی یاد سے غفلت کا زنگ چڑھ جاتا ہے اس کا علاج بھی اللہ تعالیٰ کی یاد اور استغفار ہے۔ رسول اللہ ملتھ اللہ نے فرمایا:

﴿إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي وَإِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللهَ فِي الْيَوْمِ مِائَةَ مَرَّةٍ»(صحيح مسلم، الذكر والدعاء، باب استحباب الاستغفار...، ح:٢٧٠٢)

"میرے دل پر زنگ آ جاتا ہے اور میں ایک دن میں سوبار استغفار کرتا ہوں۔"

استغفار کرنے سے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ بناتھ سے روایت ہے آخضرت ملتی ہے استغفار کرنے سے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ حضرت البح بایک سیاہ نقطہ لگ جاتا ہے۔ اگر وہ توبہ و استغفار کر لے تو اس کا دل صاف ہو جاتا ہے۔ " (جامع التومذی تفسیر القرآن '(۳۳۳۳) ابن ماجه الزهد 'باب ذکر الذنوب' ح ۴۲۴۲)

انسان کو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس نہیں ہونا چاہیئے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے میرے بندے جب تک مجھ سے استغفار کرتے رہیں گے میں انہیں معاف کرتا رہوں گا۔

حفرت ابو سعید خدری بھاتھ سے روایت ہے آنخفرت ملٹھ کیا نے فرمایا: "شیطان نے کما تھا: اے رب! مجھے تیری عزت اور جلال کی فتم: جب تک ان لوگوں کے اجسام میں ان کی ارواح رہیں گی میں تب تک انہیں گراہ کرتا رہوں گا۔ تو اللہ تعالی نے فرمایا مجھے اپنے عزت و جلال اور علو مکان کی فتم! یہ بندے جب تک استغفار کرتے رہیں گے میں بھی

انهيس معاف كرتا ربول گا- (احمد ٢٩/٣) اله والمشكوة للالباني: ٢٢٣/٢)

اگر انسان شرک کا ارتکاب نہ کرے تو خواہ روئے زمین کے برابر گناہ کر لے اور اللہ تعالی سے مغفرت طلب کرے تو اللہ تعالی اسے معاف فرما دے گا۔

حضرت انس بنائی سے روایت ہے رسول اکرم ملی کیا نے فرمایا: "اے ابن آدم! تو جب
تک مجھے پکار تا اور میری رحمت کا امیدوار رہتا ہے، تیرے اعمال کیسے ہی ہوں میں تجھے
بخش دوں گا۔ مجھے کوئی پروا نہیں، اے ابن آدم! اگر تیرے گناہ آسان کی بلندیوں تک بھی
بہنچ جائیں اور تو مجھ سے استغفار کر کے معانی طلب کرے تو میں تمہیں معاف کر دوں گا
مجھے کوئی پروا نہیں۔ اے ابن آدم! اگر تو روئے زمین کے برابر گناہ کرکے آئے اور شرک

نه كيا مو تو مين اتنى مى مغفرت سے تحقي نواز دول كا د (جامع الترمذى الدعوات باب فى فضل التوبة والاستغفار 'ح: ٣٥٣٠)

کلمہ استغفار جو شخص میہ (ورج ذیل کلمہ) پڑھے اس کی مغفرت کر دی جاتی ہے خواہ وہ میدان جہاد سے فرار ہی ہوا ہو۔"

«اَسْتَغْفِرُ اللهُ الَّذِي لاَ إِلهَ إِلاَّ هُو َالْحَيُّ الْقَيُّومُ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ»(سنن أبي داود، أبواب الوتر، باب في الاستغفار، ح:١٥١٧ وجامع الترمذي، الدعوات، باب دعاء الضيف، ح:٣٥٧٧)

رسول الله ملتَّ لِيم ايك مجلس مين:

«رَبِّ اغْفِرْ وَتُبْ عَلَيَّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الْغَفُورُ»(سنن أبي داود، أبواب

الوتر، باب في الاستغفار، ح:١٥١٦، وجامع الترمذي، الدعوات، باب ما يقول إذا قام من مجلسه، ح:٣٨١٤ وسنن ابن ماجه، الأدب، باب الاستغفار، ح:٣٨١٤) سوسوبار يرها كرتے تھے۔

سید الاستغفار تصرت شداد بن اوس بناتی فرماتے ہیں آنخضرت ملتی ہے فرمایا: "جو مید الاستغفار شخص اے صبح کے وقت صدق دل سے پڑھے اگر وہ شام سے پہلے فوت

ہو گیا تو وہ جنتی ہے اس طرح جو مخص اسے رات کو پڑھے اور صبح سے پہلے فوت ہو جائے ۔ صنة

تووہ جنتی ہے۔

﴿ اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لاَ إِلٰهَ إِلاَ أَنْتَ خَلَقْتَنِي وَأَنَا عَبْدُكَ وَأَنَا عَلٰى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ مَا اسْتَطَعْتُ أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ أَبُوءُ لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ وَأَبُوءُ بِذَنْبِي فَاغْفِرْلِي إِنَّهُ لاَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ وَأَبُوءُ بِذَنْبِي فَاغْفِرْلِي إِنَّهُ لاَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَّ أَنْتَ (صحيح البخاري، الدعوات، باب افضل الاستغفار، ح: ١٣٠٦)

"اے اللہ! تو میرا رب ہے تیرے سوا کوئی سچا معبود نہیں ' تو نے مجھے پیدا کیا ہے میں تیرا عاجز بندہ ہوں اور میں تیرے ساتھ کئے ہوئے عمد اور وعدے پر اپنی استطاعت کے مطابق قائم ہوں ' میں نے جو خطائیں کی ہیں ان کے وبال سے تیری پناہ چاہتا ہوں تو نے مجھے پر جو احسانات کے ہیں میں ان کا قراری ہوں ' اور مجھے اپنے گناہوں کا بھی اعتراف ہے۔ یا اللہ! مجھے بخش دے کیونکہ تیرے سوا کوئی بخشے والا نہیں۔ "

اس کے بعد اللہ تعالی نے فرمایا 'میرے بندو! تم مجھے نفع پننچا سکتے ہونہ نقصان۔ ایک موحد کا یہ عقیدہ ہونا چاہئے کہ دنیا کی کوئی طاقت اللہ تعالیٰ کو نفع یا نقصان نہیں پہنچا

سكتى وه مالك الملك (كائنات كامالك) اور ملك الملوك (بإدشابون كابادشاه) ہے۔

﴿ اگر اگلے پچھلے سب لوگ نیک اور صالح ترین بن جائیں تو اس سے اللہ تعالیٰ کے اقتدار و سلطنت میں کچھ اضافہ نہیں ہو تا اور نہ اسے کوئی فائدہ پنچتا ہے انسان جو کچھ کرتے ہیں اپنے لیے کرتے ہیں۔

🚯 ای طرح اگر ساری کائنات بدی پر اتر آئے تو اس سے اللہ تعالی کا کچھ نقصان ہے نہ

اس کی سلطنت میں کوئی کمی آتی ہے۔ اللہ تعالی بندوں کے نیک یا بد ہونے سے مکمل طور پر بے بروا اور مستغنی ہے۔ الصمد اور الغنبی اس کے اوصاف ہیں۔

﴿ الله تعالیٰ کے ہاں ہر ہر نعت کے بے بما خزائے ہیں جن میں کی آتی ہے نہ آ سکتی ہے۔ نہ معلوم الله تعالیٰ کب سے اپنے بندوں پر اپنی نعتیں نچھاور کر رہا ہے ایک

﴿ قُل لَقَ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَقِي لَنَفِدَ ٱلْبَحَرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَثُ رَقِي وَلَق جِثْنَا بِمِثْلِهِ - مَدَدًا ﴿ الكَهِفْ ١٠٩/١٨)

''کمہ دیجئے! اللہ تعالیٰ کی باتوں (نعمتوں) کو شار کرنے اور لکھنے کے لیے اگر سمندر روشنائی ہو تو اللہ تعالیٰ کی باتیں (نعمتیں) تمام ہونے سے قبل سمندر ختم ہو جائے بلکہ اگر اتن ہی روشنائی مزید ہو تب بھی اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو شار نہیں کیاجا سکتا۔"

﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقَلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ ـ سَبْعَةُ الْمُحْرِقَ أَفْلَامُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُهُ مِنْ بَعْدِهِ ـ سَبْعَةُ الْمُحْرِمًا نَفِدَتْ كَلِمَنتُ ٱللَّهِ ﴾ (لقمان ٢٧/٣١)

"اگر روئے زمین کے سارے درخت قلم ہوں اور سمندر کا پانی روشنائی ہو اور اس کے علاوہ مزید سات سمندر روشنائی کے ہوں تب بھی اللہ تعالیٰ کی باتیں (علم اور حکمتیں) مکمل نہ ہوں گی-"

﴿ وَإِن تَعَدُدُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا يَحْصُوهَ أَ ﴾ (إبراهيم١٤/١٣)

"اگرتم الله تعالیٰ کی نعمتوں کا حصاء کرناچاہو تو نہ کر سکو گے۔ "

﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ ﴾ (الحِجر١١/١)

"ہمارے پاس ہر چیز کے خزانے ہیں۔" ص

سنرے پی مربیر سے موسط ہیں۔ صحیحین میں بروایت ابو ہر برہ و رفاقتُر آنخضرت ملٹائیلم نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ کا دایاں ہاتھ نعمتوں سے بھرا ہوا ہے وہ دن رات اس میں سے خرچ کر تا رہتا ہے۔ اس کے باوجود اس کے خزانوں میں کوئی کمی نہیں آتی۔ ذرا دیکھو اور غور کرو کب سے زمین و آسان پیدا کئے اس وقت سے اب تک اس میں کچھ بھی کمی نہیں آئی۔" (صحیح البخاری التفسیر' ح :٣٢٨٣ و صحيح مسلم الزكاة باب الحث على النفقة 'ح:٩٩٣)

ای لیے اللہ تعالی نے پیش نظر حدیث میں بندوں کو اپنے استعناکی طرف توجہ دلاتے ہوئے فرمایا: اگر ساری کائنات مل کر اپنی اپنی مرضی 'خواہش اور ضرورت کے مطابق مانگے اور میں ہر ایک کو اس کی درخواست کے مطابق عطاکر دوں تو میرے خزانوں میں نبس اتن سی کی آئے گی جتنی سمندر میں سوئی ڈبو کر نکال لینے سے سمندر میں آتی ہے۔

آخر میں اللہ تعالی نے فرمایا اللہ تعالی انسان کو اس کے اعمال کا پورا پورا بدلہ دیتا ہے بھلائی کی صورت میں اللہ تعالی کا شکر اور خسارے کی صورت میں خود انسان موردِ الزام تھرتا ہے اگر اس نے اللہ تعالی کے احکام کی خلاف ورزی کی تو اس میں آدمی کا اپنا قصور ہے۔ اللہ تعالی کسی پر ظلم اور زیادتی نہیں کرتا۔

اس لئے فرمایا: میرے بندو! یہ تمہارے اعمال ہیں جنہیں میں محفوظ کر رہا ہوں میں متمہیں ان اعمال کی پوری پوری جزا دول گا۔ جو شخص اپنے اعمال کا بتیجہ اچھا پائے وہ اللہ تعالی کا شکر ادا کرے اور جے اچھا بتیجہ نہ ملے تو وہ اپنے آپ کو ملامت کرے۔ کیونکہ وہ خود ذمہ دار ہے۔ کسی کا قصور نہیں۔

## ٢٥\_ صدقه كاحقيقي مفهوم

عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ نَاسًا مِّنْ أَصْحَابِ
رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قَالُوا لِلنَّبِيِّ عَلَيْ : يَارَسُولَ الله! ذَهَبَ
أَهْلُ اللَّثُورِ بِالأُجُورِ، يُصَلُونَ كَمَا نُصَلِّي، وَيَصُومُونَ
كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوالِهِمْ، قَالَ: «أَوَ لَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللهُ لَكُمْ مَّا تَصَدَّقُونَ بِهِ؟ إِنَّ بِكُلِّ لَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللهُ لَكُمْ مَّا تَصَدَّقُونَ بِهِ؟ إِنَّ بِكُلِّ لَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللهُ لَكُمْ مَّا تَصَدَقُونَ بِهِ؟ إِنَّ بِكُلِّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَحْمِيدَةٍ وَنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً، وَنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً، وَنَهُمْ عَرُوفِ صَدَقَةً، وَنَهُمْ عَرُوفِ صَدَقَةً، وَنَهُمْ عَرْوفِ صَدَقَةً،

قَالُوا: يَارَسُولَ اللهِ! أَيَأْتِي أَحَدُنَا شَهُوتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ؟ قَالَ: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ، أَكَانَ عَلَيْهِ وِزْرٌ؟ فَكَذَٰلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلاَلِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ» (رواه مسلم)

سیدنا ابو ذر غفاری بناتی سے روایت ہے چند صحابے نے آنخضرت ملتی لیا سے عرض کیا: "پارسول الله! اہل ثروت تو اجر و ثواب میں سبقت لے گئے کیونکہ وہ ہماری طرح نمازیں پڑھتے اور روزے رکھتے ہیں اور اپنے زائد مال میں سے صدقہ (بھی) کرتے ہیں (مال نہ ہونے کے سبب ہم صدقہ كرنے سے قاصر بين) آپ نے فرمايا: "كيا الله تعالى نے تہيں بھى صدقے كاسامان مهيا نهيں كيا؟ تمهارا ايك دفعه "سبحان الله" كهناصدقه ے- تهمارا ایک دفعه "الله اکبر" كمناصدقه - ایک دفعه "الحمدلله" كمناصدقد بايك دفعه "لااله الاالله" كمناصدقد بـ يكى كاتحم دينااور برائی سے روکنا صدقہ ہے۔ اور ہم بسری کرنے میں بھی صدقہ کا ثواب ہے۔" صحابہ نے کما' یارسول اللہ! ہم میں سے کوئی شخص اپنی نفسانی خواہش کو بورا کرے تواہے بھی ثواب ملتاہے؟ آپ نے فرمایاً! 'دکیا خیال ہے اگر وہ اسے حرام جگہ استعمال کرے تواسے گناہ نہ ہو گا؟ ایسے ہی حلال مقام پر استعال کرنے پر اجر بھی ملے گا۔ "

تخریج: صحیح مسلم، الزكاة، باب بیان أن اسم الصدقة یقع علی كل نوع من المعروف، ح: ١٠٠٦. من المعروف، ح: ١٠٠٦. من المعروف، ح: ١٠٠٦. من المعروف، ح: الله الله على الله على

زائد از ضرورت چیز کو ''فضل '' کہتے ہیں۔ [تھلیلۃ] لا اله الا اللّٰه پڑھنا۔ [بضع] با پر پیش اور ضاد پر سکون شرم گاہ یا جماع [شھو ته] اپنی لذت کو۔ تشریح کے لیے حدیث نمبر۲۷ ملاحظہ فرمائیں۔

# ۲۷۔ ہرنیکی صدقہ ہے

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ «كُلُّ سُلاَهٰی مِنَ النَّاسِ عَلَیْهِ صَدَقَةٌ، كُلَّ یَوْمِ تَطْلُعُ فِیهِ الشَّمْسُ» قَالَ: «تَعْدِلُ بِیْنَ الاثْنیْنِ صَدَقَةٌ، وَتُعِینُ الرَّجُلَ فِی دَابِیَّهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَیْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَیْهَا الرَّجُلَ فِی دَابِیَّهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَیْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَیْهَا مَتَاعَهُ، صَدَقَةٌ، وَكُلُّ مَتَاعَهُ، صَدَقَةٌ، وَكُلُّ الطَّیِّبَةُ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ الطَّیِّبَةُ صَدَقَةٌ، وَکُلُّ الطَّرِیقِ صَدَقَةٌ، وَتُمِیطُ الأَذٰی عَنِ الطَّرِیقِ صَدَقَةٌ، وَتُمِیطُ الأَذٰی عَنِ الطَّرِیقِ صَدَقَةٌ، وَتُمِیطُ الأَذٰی عَنِ الطَّرِیقِ صَدَقَةٌ» ومسلم)

سیدنا ابو ہریرہ رہ ہو ہوں ہے روایت ہے 'رسول اللہ ملے ہی نے فرمایا!" انسان پر ہر جوڑ کی طرف سے روزانہ صدقہ کرنا ضروری ہے۔ دو آدمیوں کے درمیان انصاف کرنا صدقہ ہے۔ سواری کے بارے میں کسی سے تعاون کرنا یعنی سواری پر سوار کرنایا کسی کاسلمان لاد کر اس کی مدد کرناصدقہ ہے۔ اچھی بات صدقہ ہے۔ توجو قدم نماز کے لیے اٹھائے گاصدقہ ہے۔ راستہ سے ایزا اور تکلیف دینے والی چیز کو ہٹانا بھی صدقہ ہے۔"

تخريج: (صحيح البخاري، الصلح، باب فضل الإصلاح بين الناس والعدل بينهم، ح: ٢٧٠٧، والجهاد، باب من أخذ بالركاب ونحوه، ح: ٢٩٨٩ وصحيح مسلم، الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، ح: ١٠٠٩ واللفظ لمسلم)

اور ٹانگوں کی تمام ہڑیوں کو ''سلامی'' کہتے ہیں۔ یہاں اس سے جسم کی تمام ہڑیاں اور جوڑ مراد ہیں۔ [ تَعْدِلُ بَیْنَ اثْنَیْنِ ] تو دو جھڑنے والوں کے درمیان منصفانہ فیصلہ کرے۔ [اَلۡکَلِمَهُ الطَّیْبَهُ ] انچھی بات۔ اس سے اللہ تعالیٰ کا ذکر' اپنے لیے اور دو سروں کے لیے دعا کرنا' سلام کرنا' اور دو سروں کی جائز تعریف کرنا مراد ہے۔ [خُطْوَةِ ] خاپر زہر ہو تو اس کا

شج الالفاظ: [سُلاَملي] اس كي جمع "سلاميات" آتي ب- كما كيا ب كه جهيلي الكليول

رنا منام رنا اور دو رون کی جار طریب کرد کرد ہوتا ہے۔ استواع کا بار الد مراد ہوتا معنی ایک بار قدم اٹھانا۔ اور اگر خاپر بیش ہو تو اس سے دو قدموں کا در میانی فاصلہ مراد ہوتا ہے۔ [وَتُمِيْظُ الاذٰی] جو چیز گزرنے والوں کو ایذا دیتی ہو' اسے راستہ سے ہٹائے تاکہ وہ اس کی وجہ سے پریشان نہ ہوں۔

تشریج: صحابہ کرام ٹُئُکھُنُا نیکیوں کے حریص تھے اور اچھے کاموں میں ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر حصہ لینا چاہتے تھے۔ وہ نیک کام کرنے میں مسلسل کوشاں رہتے تھے' اگر کسی وجہ سے کسی اچھے کام پر انہیں قدرت نہ ہوتی تو انہیں اس کابہت ملال ہوتا۔

نادار صحابہ رسول اکرم ملٹھایلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول! اہلِ ثروت نیکیوں اور درجات میں ہم سے سبقت لے گئے صوم و صلوۃ میں وہ

ہمارے ساتھ برابر ہیں ہم نماز پڑھتے ہیں اور وہ بھی' ہم روزے رکھتے ہیں اور وہ بھی۔ البتہ وہ صاحب ثروت ہونے کی وجہ سے ان عبادات کے ساتھ ساتھ مالی صدقہ بھی کرتے ہیں جو ہمارے بس میں نہیں۔ ان کی بات سن کر نبی کریم ساتھ ہے فرمایا: کیا اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے صدقات کا سامان مہیا نہیں کیا؟ تہمیں ایک وفعہ "سبحان الله" کنے پر صدقہ کا ثواب ملے گا' ایک وفعہ "المحملہ کا ثواب ملے گا' ایک وفعہ "المحملہ

کا ثواب ملے گا' ایک وفعہ "الله اکبر" کئے سے صدقہ کا ثواب ملے گا' ایک وفعہ "الحمد الله" اور اس ملے گا' ایک وفعہ "الحمد الله" اور اس طرح "لا الله الا الله" پڑھنے سے صدقہ کا ثواب ہو گا۔ اس کے علاوہ تم امر بالمعروف کرو' یہ بھی صدقہ ہے۔ اس طرح کوئی زنا سے بچتے ہوئے اپنی منکوحہ سے ہم بسری کرے تو یہ بھی عدقہ ہے۔

آنخضرت ملی کے اس حدیث میں صدقہ کے معنی و مفہوم کو بڑی وسعت دی ہے۔ نیکی کا کوئی بھی عمل جو حسن نیت سے کیا جائے اسے صدقہ کما گیا ہے۔ حضرت جابر بن

«كُلُّ مَعْرُوفِ صَدَقَةٌ، وَإِنَّ مِنَ الْمَعْرُوفِ أَنْ تَلْقَٰى أَخَاكَ بِوَجْهِ طَلْقٍ، وَأَنْ تُفْرِغَ مِنْ دَلْوِكَ فِي إِنَاءِ أَخِيكَ»(جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ماجاء في طلاقة الوجه وحسن البشر، ح:١٩٧٠)

"مرنیکی صدقہ ہے" تیرامسلمان بھائی کو خندہ پیشانی سے ملنابھی نیکی (صدقہ) ہے" اپنے ڈول سے کسی بھائی کے برتن میں پانی ڈال دینا بھی نیکی صدقہ ہے۔"

تفرت ابو ذر ر والت ب روايت ب رسول الله في فرمايا:

«تَبَسُّمُكَ فِي وَجْهِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ، وَأَمْرُكَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهْيُكَ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقَةٌ، وَإِرْشَادُكَ الرَّجُلَ فِي أَرْضِ الضَّلَالِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَإِمَاطَتُكَ صَدَقَةٌ، وَإِمَاطَتُكَ الْحَجَرَ وَالشَّوْكَ وَالْعَظْمَ عَنِ الطَّرِيقِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَإِمَاطَتُكَ مِنْ الْحَجَرَ وَالشَّوْكَ وَالْعَظْمَ عَنِ الطَّرِيقِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَإِفْرَاغُكَ مِنْ دَلُوكَ فِي دَلُو أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ»(جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ماجاء في صنانع المعروف، ح:١٩٥٦)

"تیرا مسلمان بھائی کو خندہ پیشانی سے ملناصد قد ہے تو امریالمعروف اور نہی عن المنکر کرے تو یہ بھی صدقہ ہے۔ کسی نابیناکو کرے تو یہ بھی صدقہ ہے۔ کسی نابیناکو سید ھی راہ پر چلانا بھی صدقہ ہے۔ راستہ سے بھر کا نثااور بڈی وغیرہ اٹھادینا بھی صدقہ ہے۔ تہماراا پنے ڈول سے کسی بھائی کے ڈول میں پانی ڈال دینا بھی صدقہ ہے۔ "

ی کریم مالی کیانے فرمایا:

«نَفَقَةُ الرَّجُلِ عَلَى أَهْلِهِ صَدَقَةٌ» (جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، ما جاء في النفقة على الأهل، ح:١٩٦٥)

"انسان کااپنے اہل وعیال پر خرچ کرنا بھی صدقہ ہے۔"

ای طرح اگر کوئی مخص اکیلا نماز پڑھ رہا ہے تو کوئی مخص اس کے ساتھ مل کر نماز بڑھے تاکہ اسے جماعت کا ثواب ہو تو اس کا میہ عمل بھی صدقہ ہے۔ ایک دفعہ آنخضرت مُنْ اللِّهِ نِهِ ایک فخص کو اکیلے نماز پڑھتے دیکھا تو فرمایا: کوئی ہے جو اس نمازی کے ساتھ مل کر نماز پڑھے اور اس عمل سے اس پر صدقہ کرے۔ (سنن ابی داود' الصلاۃ' ح:۵۷۴ و سنن دارمی' ح:۵۷۱)

﴿ وَعَوْنُكَ الضَّعِيفَ بِفَضْلِ قُوتِكَ صَدَقَةٌ ﴾ (مسند أحمد، ١٥٤/٥) "تمهارا اپي زاكداز ضرورت خوراك سے كى كمزوركى مددكرنابھى صدقہ ہے۔ " ﴿ وَبَيَانُكَ عَنِ الأَرْثَمِ صَدَقَةٌ ﴾ (مسند أحمد: ٥/١٥٤)

"جو شخص اپنامقصود و مرعًا بیان کرنے کی قدرت نه رکھتا ہو اور تواس کی طرف سے وضاحت و تبیین کردے توبیہ بھی صدقہ ہے۔"

﴿إِنَّ سَلَامَكَ عَلَى عِبَادِ اللهِ صَدَقَةٌ» (مسند أحمد: ٢/٣٢٩)

"الله تعالى كے بندول كوسلام كهنا بھى صدقه ہے۔"

«وَأَنْتَ فِيكَ صَدَقَةٌ»(مسند أحمد: ١٥٤/٥)

"مسلمان كالبي اور خرج كرنا بهي صدقه ب-"

حفرت جابر بخاتمة سے روایت ہے ' رسول الله مالی کیا نے فرمایا:

"مَا مِنْ مُسْلِم يَغْرِسُ غَرْسًا إِلاَّ كَانَ مَا أُكِلَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةً، وَمَا سُرِقَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ مِنْهُ فَهُو لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ مِنْهُ فَهُو لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ مِنْهُ فَهُو لَهُ صَدَقَةٌ، وَلاَ يَرْزَأُهُ أَحَدٌ إِلاَّ كَانَ لَهُ صَدَقَةٌ» وَلاَ يَرْزَأُهُ أَحَدٌ إِلاَّ كَانَ لَهُ صَدَقَةٌ (صحيح البخاري، الأدب، باب رحمة الناس والبهائم، ح: ١٠١٢ وصحيح مسلم، المساقاة، باب فضل الغرس والزرع، ح: ١٥٥٧ واللفظ لمسلم)

"مسلمان جو چیز کاشت کرے "اس میں سے جو کچھ کھایا جائے وہ اس کاشت کرنے والے کے لیے صدقہ ہے۔ اس میں سے والے کے لیے صدقہ ہے۔ اس میں سے جو کچھ درندے کھا جائیں وہ بھی اس کے حق میں صدقہ ہے۔ اس میں سے جو کچھ پرندے کھا جائیں وہ بھی اس کے حق میں صدقہ ہے اور اسے اس سلسلہ میں جو بھی تکلیف یا نقصان پنچے وہ بھی اس کے حق میں صدقہ ہے۔ "

«مَنْ أَحْيَا أَرْضًا مَيْتَةً فَلَهُ مِنْهَا يَعْنِي أَجْرًا»(مسند أحمد:٣٠٤/٣).

'' جو مخص ویران اور بنجرزمین آباد کرے وہ اس کے حق میں اجر ہے۔''

مقدام بن معد مکرب بناتھ بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ ملی آیا کو یہ فرماتے برینا،

«مَا أَطْعَمْتَ نَفْسَكَ فَهُـوَ لَـكَ صَـدَقَـةٌ وَوَلَـدَكَ وَزَوْجَتَكَ وَخَادِمَكَ»(مسند احمد:١٣٢/٤)

"تم جو خود کھاؤ' بیوی' بچول اور خادم کو کھلاؤ وہ سب صدقہ ہے۔"

﴿لَهُ بِكُلِّ صَلَاةٍ صَلَقَةٌ »(سنن أبي داود، أبواب التطوع، باب صلاة الضحى، ح:١٢٨٦)

مسلمان كو برنماز ير صدقے كا ثواب ملتا ہے۔"

(وَصِيبَام صَدَقَةٌ»(سنن أبي داود، أبواب النطوع، باب صلاة الضحى، ح:١٢٨٦)

سلمان کو رُوزے پر بھی صدقہ کا ثواب ملتاہے۔"

﴿وَحَجٌّ صَدَقَةٌ ﴾(سنن أبي داود، أبواب التطوع، باب صلاة الضحى، ح:١٢٨٦)

«مسلمان کو حج کرنے پر بھی صدقے کا ثواب ملتاہے۔"

ان تمام احادیث مبارکہ میں نبی کریم طال کے ختلف صالح اعمال کا نام لے لے کر انہیں صدقہ قرار دیا ہے۔ بسرحال مفہوم و مراد یہ ہے کہ نیکی کا ہر کام اللہ تعالیٰ کے ہاں مدقہ ہے اور عمل کرنے والے کو صدقہ کرنے والے کے برابر ثواب ملے گا۔ البتہ صرف الی صدقہ کرنے والا؟ تو اس سلسلے میں ایک مدقہ کرنے والا؟ تو اس سلسلے میں ایک عدیث میں واضح طور پر آیا ہے کہ صرف مال خرچ کرنے والا افضل نہیں۔ بلکہ اس کے عدیث میں واضح طور پر آیا ہے کہ صرف مال خرچ کرنے والا افضل نہیں۔ بلکہ اس کے

التقامل ذکر اللی کرنے والا افضل ہے۔ التقامل ذکر اللی کرنے والا افضل ہے۔ ہاں! البتہ اگر کوئی مفخص ذکر اللی کے ساتھ ساتھ مال بھی خرچ کرے تو وہ سب سے

ہاں: ابہتہ اگر تونی مص و کر آئی نے ساتھ ساتھ ہاں کی کری کرے و وہ سب بے فضل ہے۔ آنخضرت ملتی ہی ایک میں سب فضل ہے۔ آنخضرت ملتی ہی ایک میں سب فضل کی بیادی خرچ کرنے سے افضل اور جہاد سے افضل ' پاکیزہ' درجات کو بلند کرنے والا' سونا چاندی خرچ کرنے سے افضل اور جہاد

ے بھی افضل ہے؟ صحابہ زمُکَ اللہ نے کہا: ضرور بتلایے ! تو آپ نے فرمایا: یہ عمل اللہ تعا ذکر ہے۔ (جامع التومذی' الدعو ات' ح: ۳۳۷۷)

# ۲۷\_ نیکی اور گناه کی پیچان

عَنِ النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «الْبِرُّ حُسْنُ الْخُلْقِ، وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي نَفْسِكَ وَكَرِهْتَ أَنْ يَّطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ» (رواه مسلم) وَعَنْ وَابِصَةَ بْنِ مَعْبَدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ الله عَيْهِ فَقَالَ: «جِئْتَ تَسْأَلُ عَنِ الْبِرِّ؟» قُلْتُ: نَعُمْ، قَالَ: «اسْتَفْتِ قَلْبُكَ، البِرُ مَا اطْمَأَنَتْ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي النَّقْسُ وَاطْمَأَنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي النَّقْسِ، وَتَرَدَّدَ فِي الصَّدْرِ، وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّسُ وَأَفْتُوكَ في (حديث حسن رويناه في «مسندي» الإمامين أحمد (حديث حسن رويناه في «مسندي» الإمامين أحمد إبن حنبل والدارمي بإسناد حسن)

سیدنا نواس بن سمعان بوالی سے روایت ہے نبی اکرم ملی ایلے فرمایا:
"اصل یکی "حسن اخلاق" ہے اور جو چیز تیرے دل میں کھنے اور تو چاہتا ہو
کہ لوگوں کو اس کی خبر نہ ہو وہ "گناہ" ہے۔" اور حضرت وابصہ بن معبد
بزالی فرماتے ہیں میں رسول اللہ طاق کیا کی خدمت میں حاضر ہوا تو" آپ نے
فرمایا: "تم نیکی کے متعلق پوچھے آئے ہو (کہ نیکی کیا ہے؟) میں نے کہا: جی
ہاں۔ آپ نے فرمایا: اپنے دل سے پوچھ لوجس کام پر انسان کادل مطمئن ہو
وہ نیکی ہے اور جو چیز دل میں کھنے اور اس کے متعلق سینہ میں تردد ہو وہ
گناہ ہے۔ خواہ لوگ اس کے جواز کافتو کی ہی کیوں نہ دیں۔"

تخريج: صحيح مسلم، البر والصلة، باب تفسير البر والإثم، ح:٣٥٥٣ وحديث وابصة أخرجه أحمد: ٤/ ٢٨٨ والدارمي: ٢/ ٢٤٥ وأبويعلى،

شیح الالفاظ: [اَلْبِوُ] بری اور اصل نیکی۔ اس سے مراد ایسا کام ہے جس کے واجب یا مندوب ہونے کا شریعت نقاضا کرے' یہ بھی کما گیا ہے کہ "المبر" ایک جامع کلمہ ہے جو نیکی کے تمام افعال پر مشتمل ہے۔ [ حُسْنُ الْحُلُقِ] ایٹھے اخلاق۔ مثلاً خندہ پیشانی سے پیش آنا' ایذا رسانی سے باز رہنا اور سخاوت کرنا وغیرہ۔ [الاثنم] گناہ۔ اس سے ہروہ کام مراد ہے جس سے شارع نے منع کیا ہے۔ یہ بھی کما گیا ہے کہ لفظ "الاثم" ایک جامع کلمہ ہے جو تمام

برے افعال پر مشمل ہے۔ [مَا حَاكَ فِي نَفْسِكَ] ليني جو بات تيرے جي ميں كھكے "تيرے ول پر رائخ اور اثر انداز ہو [تَوَدَّدَ فِي الصَّدْرِ] اس پر ول مطمئن نہ ہو۔ اس کے متعلق

انشراح صدرنه مو- [ وَإِنْ أَفْهَاكَ النَّاسُ ] خواه لوك لعِنى علماء تَجْعِي فتوى ويت ربين- كيونك

علاء باطن کی بجائے ظاہر پر فتوی دیتے ہیں۔ تشریج: اس مدیث میں نبی ماڑیا نے نیکی اور گناہ کے بارے میں وضاحت فرمائی ہے۔

قرآن و حدیث بیس نیکی اور گناہ کے متعلق واضح ہدایات اور احکام موجود ہیں۔ تاہم بعض صورتیں ایسی بھی پیش آ جاتی ہیں کہ ان کے نیکی یا گناہ ہونے کے متعلق یا جائز و

ناجائز ہونے کا فیصلہ واضح طور پر نہیں کیا جا سکتا۔ ایک مومن تو ایسے مواقع پر ممتحک جاتا ہے اور توقف کر کے سوچ سمجھ کر قدم اٹھاتا ہے۔ سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ ایسی صورتوں میں کس طرح فیصلہ کرے؟ آنخضرت ملتالیا نے پیش نظر حدیث میں اس سلسلے میں ایک عمدہ كسوئى بيان فرمائى ہے كه انسان اپنے ول سے بوچھ اگر كسى امركے متعلق ول ميں كوئى

کھنکا نہ ہو تو وہ صحیح ہے۔ اسے اختیار کرلینا چاہئے اور اگر دل میں کوئی کھنکا یا تردد ہو تو اس سے باز رہنا چاہیے۔ جیسا کہ ایک اور حدیث میں بھی آیا ہے:

«دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ»

''جس کے بارے میں ترددیا شک ُ ہو اسے چھوڑ کر وہ امراختیار کرنا چاہیے جس کے

متعلق کسی قتم کا تردد یا شک نه هو . "

ای حدیث میں آنخضرت ملٹا کیا نے فرمایا کہ نیکی حسن خلق ہے۔ یہ گویا تغییر بالمثال ہے۔ اور نیکی کے ضمن میں ایک اہم اور افضل عمل بیان کیا گیا کہ حسن اخلاق بہت بردی نیکی ہے۔ اسلام میں حسن اخلاق پر بردا زور دیا گیا اور مسلمانوں کو اس کی بردی تلقین کی گئ

ہے۔ آنخضرت ملی کیا کے بارے میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ۞ ﴿ (القلم٢/١)

"ب شك آپ اعلى اخلاقى قدرون برفائزىين-"

اور آپ نے اپنامقصد بعثت ذکر کرتے ہوئے فرمایا:

﴿إِنَّمَا بُعِثْتُ لَأْتُمَّمَ مَكَارِمَ الأَخْلَاقِ» (موطأ الإمام مالك، الجامع، باب ما جاء في حسن الخلق ومسند أحمد من رواية أبي هريرة وإسناده حسن وانظر صحيح الجامع الصغير، ح: ٢٨٣٣)

''مجھے اعلی اور اچھے اخلاق کی تکمیل کے لیے بھیجا گیاہے۔''

آنخضرت ملٹی کیا کے اس سلسلہ میں بہت سے ارشاداتِ عالیہ ہیں۔ ان میں سے چند ملاحظہ ہوں۔ حضرت عبداللہ بن عمرو بولائھ بیان کرتے ہیں رسول اللہ ملٹی کیا نے فرمایا:

«خِيَارُكُمْ أَحَاسِنُكُمْ أَخْلَاقًا»(جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ماجاء في الفحش والتفحش، ح:١٩٧٥)

"تم میں اچھے اور بهتروہ لوگ ہیں جن کے اخلاق عمدہ ہوں۔"

حضرت ابوذر رفائد فرمات بين رسول الله ماتيكم في محص فرمايا:

«إِتَّى اللهَ حَيْثُما كُنْتَ وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنِ» (جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، ح:١٩٨٧)

''تم جمال بھی ہو اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اور گناہ ہو جائے تو اس کے بعد نیکی کر لیا کرو یہ نیکی اس گناہ کو مٹاڈالے گی اور لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کامعاملہ ر کھو۔'' حضرت ابو درداء بڑاٹنۂ سے روایت ہے' نبی ملٹھائیا نے فرمایا: «مَا شَيْءٌ أَثْقَلَ فِي مِيزَانِ الْمُؤْمِنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ خُلُقٍ حَسَنٍ فَإِنَّ اللهُ لَيُنْغِضُ الْفَاحِشَ الْبَذِيءَ»(جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، بأب ما جاء في حسن الخلق، ح:٢٠٠٢)

''قیامت کے دن مومن کی میزان میں حسن اخلاق سے زیادہ وزنی کوئی عمل نہ ہو گا۔ اور الله تعالی کو فخش گو' بد کلام سے نفرت اور بغض ہے۔''

ابودرداء بوالله سے روایت ہے میں نے رسول الله مالی ایم کو فرماتے ہوئے سا:

«مَا مِنْ شَيْءٍ يُتُوضَعُ فِي الْمِيزَانِ أَثْقَلُ مِنْ حُسْنِ الْخُـلُقِ وَإِنَّ صَاحِبَ حُسْنِ الْخُلُقِ لَيَبْلُغُ بِهِ دَرَجَةَ صَاحِبِ الصَّوْمِ وَالصَّلَاةِ» (جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، ح:٢٠٠٣)

"میزان میں حسن اخلاق سے زیادہ وزنی کوئی عمل نہیں ہو گااور صاحب حسن اخلاق اپنے اس عمل کی وجہ سے نمازی اور روزے دار کے برابر درجے کو جاپنچ اہے۔"

پ کی گائی۔ حضرت ابو ہرریرہ بڑاٹھ فرماتے ہیں' رسول اللہ ملٹھائیا سے بو چھا گیا: زیادہ لوگوں کو کون سی چیز جنت میں لے جائے گی؟ آپ نے فرمایا:

«تَقُوكَ اللهِ وَحُسْنُ الخُلُقِ وَسُئِلَ عَنْ أَكْثَرِ مَا يُدْخِلُ النَّاسَ النَّارَ؟ قَالَ: الْفَمُ والْفَرْجُ»(جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، ح:٢٠٠٤)

"تقوی اور حسن اخلاق" پھر پوچھا گیا: "زیادہ لوگوں کو جہنم میں کونسی چیز لے جائے گی؟" فرمایا: "منہ اور شرمگاہ۔"

حضرت انس بناتله فرماتے ہیں:

﴿وَكَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ أَحْسَنِ النَّاسِ خُلُقًا﴾ (جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، ح:٢٠١٥)

 ﴿إِنَّ مِنْ أَحَبِّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَّوْمَ الْقِيَامَةِ أَحَاسِنُكُمْ أَخْلَاقًا» (جامع الترمذي، أبواب البر والصلة، باب ماجاء في حسن الخلق، ح:٢٠١٨)

"بے شک قیامت کے دن تم سب کی نسبت میرے قریب اور میرا محبوب وہ مخص ہو گاجس کے اخلاق سب سے بہتر ہول گے۔"

# ہے۔ گناہوں سے بگڑی نہیں۔ بد اور برے لوگوں کے لیے یہ اصول اور پہچان نہیں ہے۔ 77۔ وجوب التزام سنت

عَنْ أَبِي نَجِيحٍ الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ مَوْعِظَةً وَجلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ فَقُلْنَا: يَارَسُولَ اللهِ! كَأْنَهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعِ فَأَوْصِنَا، قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى كَأَنَّهَا مَوْعِظَةُ مُودِّعِ فَأَوْصِنَا، قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ عَزَّوجَلَّ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَأَمَّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدُ حَبَشِيُّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنكُمْ بِعْدِي فسَيرَى اخْتِلاَفًا كَبِشِيُّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنكُمْ بِعْدِي فسَيرَى اخْتِلاَفًا كَثِيرًا فَعَلَيكُمْ بِسُتَيْ وَسُنَةَ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِييِّنَ كُنُ مُحْدَثَةً بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةً بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ وَكُلَّ بِدْعَةٍ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةً بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ وَكُلُّ بِدْعَةٍ وَكُلُّ بِدْعَةٍ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةً بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلُّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ وَكُلُّ بِدْعَةٍ الْعَلَيْ فَا لَعَلَا اللهُ مُورِهُ الْمُؤْورِ وَكُلُّ بِدُعَةً وَلَا اللهُ وَكُلُّ بِدُعَةً وَلَا اللهُ الْمُؤْورِ وَكُلُّ بِدُعُهُ وَيَعْ فَا الْعَلَامُ وَلَا الْعَلَى فَعَلَيْكُمْ وَلَهُ الْمُؤْورِ وَلَا اللهُ الْمُؤْورِ وَلَا اللهُ الْمُؤْورِ وَلَوْلَ اللهُ الْمُؤْرِ وَكُلُّ الْمُؤْلِورِ وَالْمَالِولَ الْمُؤْلِورِ وَكُلُّ الْمُورِ وَكُلُّ الْمُؤْلِورِ وَلَيْعَالَا وَلَا اللَّهِ الْمُؤْلِورِ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْلِورِ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْلِورِ وَلَيْكُورِ اللَّهُ الْمُؤْلِورِ وَلَيْكُولِ اللَّهِ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِولِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِولِ اللَّهُ الْمُؤْلِولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ضَلاَلَةٌ» (رواه أبوداود والترمذي، وقال: حديث حسن صحيح)

سیدنا ابو مجیح عرباض بن ساریه رفالته سے روایت ہے "رسول الله ملتی ایم نیم میں ایک وعظ فرمایا جس سے دل کانپ اٹھے اور آئکھیں ڈبڈبا آئیں۔ ہم نے کما: یارسول الله ! یہ نو گویا الوداع کہنے والے یعنی چھو ڈکر جانے والے کاساوعظ ہے۔ آپ ہمیں مزید وصیت فرمائیں۔ آپ نے فرمایا:
میں تہیں الله تعالی کے تقوی کی وصیت کرتا ہوں اور وصیت کرتا ہوں

کہ اپنے اوپر آنے والے حکام وا مراء کے احکام سننااور اطاعت کرناخواہ تم پر کوئی حبثی غلام ہی (امیر) حاکم بن جائے۔ تم میں سے جو شخص میرے بعد زندہ رہے گاوہ یقیناً بہت سے اختلافات دیکھے گا(ان حالات میں) تم میری سنت اور ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کی سنت (طریقہ) کو لازم پکڑنا اور اسے داڑھوں سے قابو کرنا۔ دین میں نئے نئے کاموں کے ایجاد کرنے سے فی کر رہنا کیونکہ دین میں ہرنیا کام بدعت ہے اور ہربدعت گمراہی ہے۔"

تخريج: سنن أبي داود، السنة، باب في لزوم السنة، ح:٤٦٠٧ وجامع الترمذي، العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدعة، ح:٢٦٧٦.

شج الالفاظ: [اَلْمَوْعِظَة] يه الوعظ سے مشتق ہے۔ اس كامعنى ہے تصیحت اور انجام كى ياد دہانى۔ [وَجِلَتْ] وُر گئے۔ [ذَرَفَتْ] به پڑيں وُبدُها آئيں۔ [مَوْعِظَةُ مُوَدِّعِ] اس وعظ ميں حد سے زيادہ تخويف و تحذير سے صحابہ كرام وَثَنَا فِي سَمِها كه گويا يه تو چھوڑ كر جانے والے كاسا وعظ ہے كيونكه جانے والا اس قدر تاكيد كرتا ہے كه كوئى دو سرا اتى تاكيد شيں كرتا۔ [بِالنَّوَاجِذِ] جمع [نَاجِدْ] اس سے آخرى داڑھ مراد ہے جس كو عقل داڑھ كتے ہيں۔ اس ميں سابقہ ذكر كردہ سنت پر شدت سے عمل كى تاكيد ہے۔ [مُحْدَثَاتِ الامُوْدِ]

دین میں ایجاد کردہ نئے امور' [بِدْعَةٌ ] لغوی طور پر اس کام کو کہتے ہیں جو نیا ہو اور اس سے

قبل اس کی کوئی نظیراور مثال نہ ہو۔ اور شرعاً بدعت سے ہروہ کام مراد ہے جو شارع کے امراور دلیل کے بغیر جاری کر لیا جائے۔ [ضَلاَلَةً] گمراہی۔ حق سے دوری

۔ تشریج : حفرت عرباض بن ساریہ رہائٹہ فرماتے ہیں کہ آنحضرت ملٹائیلم نے انتہائی رفت

ا نگیز خطبہ فرمایا جسے من کر ہمارے دل ڈر گئے اور صحابہ کرام ڈیکٹٹیئی کی آنکھوں سے آنسو بہہ گئے۔ تو انہوں نے کہا: بیہ تو چھوڑ کر جانے والے کا سا وعظ ہے للذا آپ ہمیں کوئی وصیت

ہی فرمادیں۔ تو آپ نے انہیں مندرجہ ذیل باتوں کی نصیحت فرمائی۔

① تقویٰ۔ ② اطاعت امیر- ③ اتباعِ سنت- ④ اطاعت خلفائے راشدین- ⑤ بدعت کی ندمت اور اس سے احتراز۔

آس کی وضاحت قبل ازیں حدیث نمبر ۱۸ کی تشریح میں بیان ہو چکی ہے۔ وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

وی اطاعت امیر | اسلام میں امیر' حکمران اور خلیفه کی اطاعت پر بھی بڑا زور دیا گیا

کی مسلمانوں کا حکمران خواہ شکل و صورت کے لحاظ سے کیسا ہی ہو' رعایت اس کی شکل و صورت کے لحاظ سے کیسا ہی ہو' رعایت اس کی شکل و صورت کی نہیں بلکہ اس کے منصب کی ہے۔ اس کی اطاعت لازم اور ضروری ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْرِ مِنكُرٌّ ﴾ (النساء/٥٩)

"اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ 'اس کے رسول اور حکمرانوں کی اطاعت کرو۔"

ابل علم نے اس مقام پر تکتہ بیان فرمایا ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول کے ساتھ

((أَطِيْعُوا)) كا تحكم ہے اور ((اُوْلِي الامْر)) كے ساتھ بيہ لفظ موجود نہيں۔ اس ميں حكمت بيہ ہے كه الله تعالى اور اس كر رسول كى اطاعت مستقل اور غيرمشروط ہے جيكہ اولي الام

کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت مستقل اور غیرمشروط ہے جبکہ اولی الامر (حکم انوں) کی اطاعت غیر مستقل اور مشروط ہے وہ جب تک شرعی حدود کے اندر رہ کر تھم دیں تو ان کی اطاعت نہیں کی دیں تو ان کی اطاعت نہیں کی

جا سکتی۔ آنخضرت ملٹھایا نے فرمایا:

"جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ تعالی کی اطاعت کی اور جس نے میری نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی اس نے میری اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی اور جس نے امیر کی نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی ور جس نے امیر کی نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی۔ " (صحیح البحادی الجهاد) باب یقاتل من وراء الامام و یتقی به و حدید مسلم الامادة باب و جوب

طاعة الأمراء في غير معصية٬ ح: ١٨٣٥)

نیز آپ نے فرمایا:

«إِنْ أُمِّرَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ مُّجَدَّعٌ، يَقُودُكُمْ بِكِتَابِ اللهِ فَاسْمَعُوا لَهُ، وَأَطِيعُوا»(صحبح مسلم، الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية،

"اگرتم پر کسی ناک کٹے غلام کو حاکم بنا دیا جائے اور وہ تم پر کتاب اللہ تعالیٰ کے مطابق حکمرانی کرے تو اس کی اطاعت کرو۔"

حضرت انس من الله فرمات بين رسول الله مالي لم فرمايا:

﴿ إِسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَإِنِ اسْتُعْمِلَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيٌّ كَأَنَّ رَأْسَهُ زَبِيبَةٌ (صحيح البخاري، الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية،

۔ ''حاکم کی بات سنو اور اس کی اطاعت کرو اگر چہ تمہارا حاکم کوئی حبثی غلام ہو اور اس کا سرمنقی (کی مانند چھوٹاسا)ہی کیوں نہ ہو۔''

اگر حکران شرعی حدود سے تجاوز کرتے ہوئے غیر شرعی اور غیر اسلامی تھم دے تو اس کی اطاعت ضروری نہیں۔ آنخضرت ملٹی لیا نے فرمایا:

«لاَ طَاعَةَ لِمَخْلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ» (صحيح بالشواهد، شرح

السنة: ١٠/٤٤ وانظر الصحيحة للألباني: ١/ ٣٥٠)

"الله تعالى كى نافرمانى موتى موتو مخلوق كى اطاعت روا نهيس-"

ج اطاعت خلفائے راشدین اضفاء' خلیفہ کی جمع ہے اور راشدین' راشد کی۔ راشد

اس شخص کو کہتے ہیں جو حق کو پہچان کر اس پر اچھی

طرح عامل بھی ہو' اہل اسلام کے ہاں عموماً خلفائے راشدین سے آنخضرت سلی آیا کے خلفائے اربعہ مراد ہیں۔ جنہیں آپ نے "المحدیین" (ہدایت یافتہ) قرار دیا ہے۔ لیکن بعض محققین کے نزدیک اس کا اطلاق عام ہے۔ اس کیے حضرت عمر بن عبدالعزیز رطابی کو بھی خلیفہ راشد تصور کیا گیا ہے۔

چو نکہ صحابہ کرام ڈنگھی بالخصوص ان خلفائے کرام کی زندگیاں سیرت نبوی کے قالب میں مکمل طور پر ڈھلی ہوئی تھیں۔ آنخضرت ملٹھائیم کی ہدایت ان کے رگ و ریشے میں خوب سرایت کر چکی تھی اس لیے آپ نے امت کو سنت خلفاء کے اپنانے کی ہدایت فرمائی۔

شری طور پر بدعت ' دین میں ہر اس نے ایجاد کردہ کام کو کہتے ہیں جس کا حضور اکرم ملٹی کے دور میں وجود نہ ہو حالا نکہ اس کے کرنے میں کوئی مانع اور رکاوٹ بھی حائل نہ تھی مگر اس کے باوجود اسے خیرالقرون میں نہ کیا گیا ہو۔

#### ۲۹\_ ابواب الخير

عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قُلْتُ: يَارَسُولَ اللهِ! أَخْبِرْنِي بِعَمَلِ يُدْخِلُنِي الْجَنَّةَ وَيُبَاعِدُنِي عَنِ النَّارِ، قَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَ عَنْ عَظِيْم، وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ اللهُ عَلَيْهِ: تَعْبُدُ اللهَ لاَ تُشَرِكُ بِهِ شَيئًا، وَتُقِيمُ الصَّلاَةَ، وتَعُومَ رَمَضَانَ، وتَقيمُ الصَّلاَةَ، وتَعُومَ رَمَضَانَ،

وَتَحُجُّ الْبَيْتَ» ثُمَّ قَالَ: «أَلاَ أَدُلُّكَ عَلٰى أَبْوَابِ الْخَيْرِ؟ الصَّوْمُ جُنَّةٌ، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِيءُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِيءُ الْمَاءُ النَّارَ، وَصَلاَةُ الرَّجُل فِي جَوْفِ اللَّيْلِ» ثُمَّ تَلاَ ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنَ الْمَضَاجِعِ ﴿ حَتَّى ٰبَلَغَ ﴿يَعْمَلُونَ﴾ [السجدة:١٦، ٧٠] ثُمَّ قَالَ: «أَلاَ أُخْبِرُكَ برَأْسِ الأَمْرِ وَعَمُودِهِ وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ؟ " قُلْتُ: بَلِّي! يَارَسُولَ اللهَ! قَالَ: «رَأْسُ الأَمْرِ الإِسْلاَمُ، وَعَمُودُهُ الصَّلاَةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ» ثُمَّ قَالَ: ﴿ أَلاَ أُخْبِرُكَ بِمَلاَكِ ذٰلِكَ كُلِّهِ؟» فَقُلْتُ: بَلٰى: يَارَسُولَ اللهِ! «فَأَخَذَ بَلْسَانِهِ» وَقَالَ: «كُفَّ عَلَيْكَ هٰذَا» قُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللهِ! وَإِنَّا لَمُؤَاخَذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ فَقَالَ: «ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَامُعَاذُ! وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ قَالَ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ، إِلاَّ حَصَائِدُ أَلْسِنتِهِمْ»(رُواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح) سید نامعاذین جبل بخاتیہ سے روایت ہے۔ ''میں نے کما: یارسول اللہ! کوئی الیا عمل بتائیں جو مجھے جنت میں لے جائے اور جہنم سے دور کر دے۔ آپ نے فرمایا: "تونے ایک انتهائی عظیم چیز کاسوال کیا ہے۔ لیکن الله تعالی جس کے لیے آسان فرما دے اس کے لیے بلاشبہ بڑا آسان کام ہے۔ اللہ تعالی کی عبادت کرواس کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھمراؤ۔ نماز قائم کرو۔ ز کوۃ ادا کرتے رہو۔ رمضان کے روزے رکھو۔ بیت الله کا حج کرو۔ " پھر فرمایا: "کیامیں تجھے نیکی کے دروازے نہ بتاؤں؟ روزہ (جہنم سے) ڈھال ہے۔ صدقہ گناہوں کو بوں مٹا ڈالتا ہے جیسے یانی

آگ کو بجھا دیتا ہے اور انسان کا رات کو نماز ادا کرنا اور پھر آپ نے سے
آیات تلاوت فرمائیں۔ اہل ایمان کے پہلو (رات کو) بستر سے علیحدہ رہتے
ہیں اور وہ اپنے رب کو اس کے عذاب کے خوف اور رحمت کی امید کے
ملے جلے جذبات و کیفیات سے پکارتے ہیں اور ہم نے انہیں جو پچھ دیا ہے
اس میں سے خرج کرتے ہیں۔ کوئی نہیں جانتا کہ ہم نے ان کی آنھوں کی
ٹھٹڈک کے لیے کیا پچھ تیار کر رکھا ہے۔ یہ سب ان کے کئے ہوئے اعمال
کی جزااور بدلہ ہوگا۔ "پھر فرمایا:

''کیامیں تخجے دین کی اصل (بنیاد)' اس کاستون اور اس کابلند ترین عمل نه بتادول؟''میںنے کہا:یارسول اللہ! کیوں نہیں؟ فرمایا:

''دین کی اصل ''اسلام'' (یعنی مکمل اطاعت اور خود سپردی) ہے۔ اس کا ستون نماز اور افضل وبلند عمل ''جهاد''ہے۔'' پھر فرمایا:

"کیامیں تجھے ان تمام اعمال کی بنیاد اور اصل کی خبرنہ دوں؟" میں نے کہا: جی ہاں 'یار سول اللہ! کیوں نہیں؟ تو آپ نے اپنی زبان مبارک پکڑی اور فرمایا: "اسے قابومیں رکھو"۔ میں نے کہا: اے اللہ کے نبی! ہم جو پچھ بولتے ہیں کیااس کامؤاخذہ ہو گا؟ آپ نے فرمایا:

"اے معاذ! تجھے تیری مال روئے "گم پائے 'لوگوں کو چرول (نتھنوں) کے بل جہنم میں ان کی زبانوں کی کٹائی (کمائی) ہی تو لے جائے گی۔"

تخريج: جامع الترمذي، الإيمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، ح:٢٦١٦ وسنن ابن ماجه، الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، ح:٣٩٧٣.

مشیح الالفاظ: [اَلصَّوْمُ جُنَّةٌ] روزہ جنم سے بچاؤ کا ذریعہ ہے۔ اس طرح گناہوں' اللہ تعالیٰ کے غضب اور ناراضی سے بھی ڈھال ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾ (هرد١١٤/١١١)

"نیکیال گناہوں کو مٹاڈالتی ہیں۔"

[ حَتَّى بَلَغَ ---- يَعْمَلُونَ ] لِعنى سورة سجده كى دو آيتين (١١-١١) تلاوت فرمائين - [ حَتَّى بَلَغَ ---- يَعْمَلُونَ ] لِعنى سورة سجده كى دو آيتين (١١-١١) تلاوت فرمائين و ذِرُوة أَسْنَاوِهِ ] چوئى - [ فكِلَفْكَ أُمُّكَ ] بيه بظاهر موت كى بددعا ہے مگر دراصل اس جملہ ميں بددعا دينا مقصود نہيں بلكه مخالف كو اس كى خفلت پر تنبيه اور اس كى حالت پر تنجب كا اظهار ہے - [ يَكُبُ ] مُرائے گا [ حَصَائِدُ

أَلْسِنَتِهِمْ ] زبانوں كى كُنائى - يعنى زبانوں نے جو غلط الفاظ ادا كئے - "حصاكد" "حصيدة" كى جع بے - يعنى كائى موئى چيز - آخضرت ملتا ليا نے زبان كے حرام و ناجائز كلام كو كھيتى كى كُنائى

ے اور زبان کو اس کے آلہ (درانتی) سے تثبیہ دی جس سے تحیتی کانتے ہیں۔

تشریج: حفرت معاذبن جبل بڑا تھ نے آنخضرت ساتھ سے درخواست کی کہ یارسول اللہ!

کوئی الیا عمل بتاکیں جو مجھے جنت میں لے جائے اور جنم سے بچائے۔ تو آپ نے اس کے

جواب میں چند بنیادی اعمال بتائے جن کی پابندی دخولِ جنت کی ضانت ہے۔ ارکان اسلام | آپ نے پہلے انہیں ارکان اسلام بتائے: صرف الله تعالیٰ کی عبادت کرو

برنان برنا اور اس کے ساتھ کی کو شریک نہ ٹھراؤ۔ نماز کی پابندی کرو۔ زکوہ ادا کرو۔ رمضان کے روزے رکھو اور بیت الله کا عج کرو۔

کرو۔ رمضان کے روزے رھو اور بیت اللہ کاج کرو۔ ابواب الخیر لینی نیکی کے دروازے اس کے بعد آپ نے فرمایا: کیامیں تہیں "ابواب

روب میر ف می مید این الخیر یعنی نیکی کے دروازے نہ بتلاؤں؟ پھر آپ زمندر د زمل جنوں کاذکر فرملاد

نے مندرجہ ذمل چیزوں کا ذکر فرمایا:

(۱) روزه الله تعالی کے غضب اور جنم سے بچانے والا ہے۔ احادیث میں روزے کی بڑی فضیلت آئی ہے۔

حضرت ابو ہر ریہ بنالتر فرماتے ہیں۔ رسول اکرم ملٹائیلم نے فرمایا:

"مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَّاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ"(صحيح البخاري، الإيمان، باب صوم رمضان احتسابا من الإيمان، ح:٣٨ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراويح، ح:٧٦٠) "بو مخص بحالت ایمان احتساب (حصول تواب) کی نیت سے روزہ رکھے اس کے سابقہ تمام گناہ بخش دیئے جاتے ہیں۔"

ایک اور حدیث میں ہے کہ اللہ کی راہ میں ایک روزہ رکھنے سے اللہ تعالی روزہ وار کو جنم سے ستر برس کی مسافت دور کر دیتا ہے۔ (صحیح مسلم' الصیام' باب فصل الصیام فی سبیل

الله --- حدیث:۱۵۳-) اس لئے آنخضرت ملتی ایم نے روزہ کو (جنم سے) ڈھال قرار دیا ہے۔

(۳) قیام اللیل - عروبن عبسه رہائی سے مروی ہے 'رسول اکرم ملی ایک فرمایا: ماری ملی کے ایک درواند

الله تعالی رات کے آخری حصہ میں بندے کے انتمائی قریب ہوتا ہے تم اگر اس وقت الله تعالی کو یاد کرنے والوں میں سے ہو سکتے ہو تو اس کی کو شش کرو۔ (جامع التر مذی؛ الدعوات ٔ حدیث:۳۵۷۹)

آپ نے ان تین چیزوں کو نیکی کے دروازے قرار دیا۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: کیامیں تمہیں دین کی اصل (بنیاد)'اس کاستون اور اس کی چوٹی لیعنی اعلی عمل نہ بتاؤں؟ تو معاذ بڑائئر نے کہا: یارسول اللہ! ضرور فرمائیں تو آپ نے فرمایا: "دین کی اصل (بنیاد)'اسلام ہے۔"جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْدُ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُّ ﴾ (آل عمران١٩/١١)

"بے شک اللہ تعالیٰ کے نزدیک حقیقی دین 'اسلام ہے۔"

اور پھر آپ نے دین کا ستون نماز کو اور افضل عمل ''جماد'' کو قرار دیا۔

(۴) حفاظت زبان لے آخر میں نبی ملٹھا نے زبان کی حفاظت کی تاکید فرمائی۔ کہ زبان سے صادر شدہ کلمات ہی انسان کی نجات یا ہلاکت پر منتج ہوتے

ہیں اور بہت سارے لوگوں کو جہنم میں زبان ہی کی وجہ سے بھیجاً جائیگا۔ کیونکہ جیسے درانتی کاٹنے وقت خشک اور تر میں امتیاز نہیں کرتی اس طرح بعض لوگوں کی زبان بولتے وقت ا چھے برے میں تمیز نہیں کرتی۔ اس لئے زبان کو قابو میں رکھنا چاہئے۔

# ۳۰ شرعی احکام کی اقسام فرائض' حدود' محرمات' مسکوت عنها

عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيِّ جُرْثُوم بْنِ نَاشِرِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «إِنَّ اللهَ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلاَ تَضْيِّعُوهَا وَحَدَّمَ أَشْيَاءَ فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَحَرَّمَ أَشْيَاءَ فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَحَرَّمَ أَشْيَاءَ فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَحَرَّمَ أَشْيَاءَ فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ رَحْمَةً لَّكُمْ غَيْرَ نِسْيَانٍ فَلاَ تَبْحَثُوا عَنْهَا»(حديث حسن، رواه الدارقطني فَلاَ تَبْحَثُوا عَنْهَا»(حديث حسن، رواه الدارقطني وغيره)

سیدنا ابو ثعلبہ خشی جر توم بن ناشر رہ گئے سے روایت ہے 'رسول اللہ طالیہ ہے نے فرمایا: "اللہ تعالی نے کچھ فرائض مقرر کر دیئے ہیں انہیں ضائع مت کرواور اس نے کچھ حدود مقرر فرمائی ہیں ان سے تجاوز نہ کرواور اس نے کچھ چیزوں کو حرام قرار دیا ہے ان چیزوں کے قریب نہ جاؤ۔ ان کی حرمت پامال نہ کرو۔ اور اس نے تم پر شفقت فرماتے ہوئے بعض چیزوں کے متعلق عمد اسکوت فرمایے ان کے متعلق تم بحث میں نہ پڑو۔ ©

تخريج: سنن الدارقطني: ١٨٤،١٨٣/٤ والسنن الكبرى للبيهقني: ١٨٤/١٨٣.

<sup>﴾</sup> یہ حدیث کمحول عن ابی ثعلبہ رہ گئز کے طریق سے مردی ہے اور دو علتوں کی بناء پر ضعیف ہے: 🗈 مکحول اور ابو ثعلبہ کے درمیان انقطاع ہے لینی مکحول کا ابو ثعلبہ سے ساع ثابت نہیں جیسا کہ

ہومسر دمشق، حافظ ابولغیم اور دیگر ائمہ کا قول ہے، اور اگر ساع تشکیم بھی کر لیا جائے تو تب بھی مدیث ضعیف ہی قرار پائے گی کیونکہ کمول مدلس راوی ہے اور زیر بحث روایت میں تحدیث یا اللہ

شیح الالفاظ: [فَرَائِضَ] اس نے کچھ چیزوں کو واجب اور ان پر عمل کو ضروری قرار دیا ہے۔ [فَلاَ تُضَیِّعُوْهَا] انہیں ترک کر کے یا ان کے بارے میں اس حد تک غفلت کر کے کہ ان کا وقت نکل جائے انہیں ضائع نہ کرو۔ [وَحَدَّ حُدُوْداً] لُغةً "حد" کا معنی ہے دو چیزوں کے درمیان رکاوٹ اور شرعاً حد کا اطلاق اس سزا پر ہوتا ہے جو لوگوں کو معصیت سے روکنے کے لیے شارع کی طرف سے مقرر ہو۔ [فَلاَ تَنْتَهِکُوْهَا] لینی انہیں استعال نہ کرو اور ان کے قریب نہ جاؤ' انہیں تو ڑو نہیں۔

تشویج: یه حدیث بوی جامع اور مختر ہے۔ اس میں رسول الله ملی این شرعی احکام کی چند اقسام ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) فرائض آپ کے ارشاد کے مطابق شرعی احکام کی ایک قتم فرائض ہے۔ فرائض فریضہ کی جمع ہے۔ فرض یا فریضہ ان احکام کو کہتے ہیں جن کا تھ

الله تعالى يا رسول الله طي يم في مو قرآن مجيد مي ب:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاكَ ﴾ (القصص ٢٨/ ٨٥)

"بے شک جس نے آپ پر قرآن کے احکام کو فرض کیا ہے۔"

یعنی ان پر عمل کرنا واجب ہے۔ ایک اور جگہ ارشاد ہے:

﴿ قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُوْ تِحِلَّةَ أَيْمَانِكُمُّ ﴾ (التحريم٢/١)

"الله تعالیٰ نے تم پر تمهاری قسموں کا کفارہ مقرر کر دیا ہے۔"

قرآن مجید میں فریضہ بمعنی "مهر" بھی استعال ہوا ہے:

<sup>🖚</sup> ساع کی تصریح بھی نہیں بلکہ بصیغہ عن روایت کیا ہے۔

﴿ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَكُنَّ فَرِيضَةً ﴾ (البقرة ٢/ ٢٣٧)

"اورتم ان كي لي مرمقرر كر چكے مو ـ "

نیز ارشاد ہے

﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِكَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِـدَالَ فِي ٱلْحَجَّ ﴾ (الله ة ١/ ١٩٧)

"جو محض ان مهینوں میں اپنے اوپر جج کو لازم کرے اور پختہ نیت کی ہو تو وہ اختلاط بالنساء 'شہوت اگیز حرکت' فسق اور جدال سے پچ کر رہے۔"

نیز ارشاد ہے:

﴿ فَرِيضَكَةً مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ (التوبة ١٠/٦٠)

اور فرض ہے۔"

امیرالمومنین حضرت ابو بکر صدیق بناٹھ نے ایک عامل کو خط لکھا تو فرمایا: «هٰذِهِ فَرِیضَةُ الصَّدَقَةِ الَّتِي فَرَضَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى الْمُسْلِمِينَ»

(صحيح البخاري، الزكاة، باب زكاة الغنم، ح: ١٤٥٤)

نماز ' روزہ ' مج اور زکوۃ وغیرہ سب فرائض ہیں۔ فرائض کی پابندی بڑی لازم اور ضروری ہے۔ فرائض کے ترک کرنے سے آدمی گناہ گار اور فرائض کا انکار یا استخفاف

کرنے والا اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔ فرض کو داجب بھی کہا جاتا ہے۔ بعض حضرات فرض اور واجب میں تفریق کرتے ہوئے کہتے ہیں:

جس چیز کا تھکم اللہ تعالیٰ نے دیا ہو وہ فرض ہے اور جس کا تھکم رسول اللہ ملٹھائے دیں وہ واجب ہے۔ یعنی جس تھکم کی دلیل قطعی ہو وہ فرض ہے اور جس کی دلیل خلنی ہو وہ واجب ہے۔ حالانکہ شریعت میں ایسی کوئی تفریق نہیں۔ آنخضرت سٹھائیے نے جو تھکم دیا اس کی پابندی بھی از حد ضروری ہے۔ مثلاً آپ کا ارشاد گرامی ہے:

«وَاعْفُوا اللِّحٰي»

چونکہ یہ آپ کا تھم ہے للذا یہ فرض ہے اور داڑھی رکھنا ضروری ہے۔ للذا فرائض

اور واجبات دونوں کی اہمیت مسلم ہے۔ جن امور کا تھم کتاب و سنت میں وارد ہو' وہ فرائض ہیں۔ فرائض میں کی بیثی کرنا نسی کے لیے جائز نسیں۔ فرائض کی اہمیت بیان

فرماتے ہوئے آپ نے فرمایا: الله تعالی نے کچھ فرائض مقرر کیے ہیں انہیں ضائع نہ کرو۔

(٢) حدود جع ہے۔ حد ركاوٹ كو كہتے ہيں مثلًا [حدالدار] مكان كى حد ليعنى ديوار عدال

ممنوعه چیز کو بھی کہتے ہیں مثلاً:

﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ (البقرة ٢/ ٢٢٩)

" یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کی ہوئی حدیں ہیں ان سے تجاوز مت کرو۔ "

قل 'چوری' شراب نوشی' زنا' جادوگری' ان جرائم کا مرتکب جس سزا کا موجب موما ہے اسے بھی "حد" کہتے ہیں۔ لینی شریعت کی مقرر کردہ سزا کو حد کہا جاتا ہے۔

(m) محرمات | اس حدیث کی رو سے شرعی اخکام کی ایک قتم محرمات ہیں۔ یعنی وہ امور

جنمیں اللہ تعالی اور اس کے رسول ملٹیکیم نے حرام قرار دے کر لوگول

کو اس سے منع کیا ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے:

﴿حُرِّمَتَ عَلَيَكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْتُمُ ٱلْخِنزِيرِ وَمَاۤ أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِدِــ وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَاۤ أَكُلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَّيْنُمُ وَمَا ذُيِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِمُواْ بِٱلْأَزْلَيْرِ ﴾ (المائدة٥/٣)

"مرا ہوا جانور' بہتا ہوا خون' سور کا گوشت' اور جس چیزیر اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کا نام پکارا جائے 'اور جو جانور گلاگھٹ کر مرجائے 'اور جو چوٹ لگنے سے مرجائے 'اور جو گر كر مرجائے اور جو سينگ لگ كر مرجائے يد سب جانور تمهارے لئے حرام ہيں۔ ای طرح جس جانور کو درندے پھاڑ کھائیں الابیہ کہ تم اسے اس کے مرجانے ہے

قبل ذن کر لواور اس طرح جو جانور تھان (مزار وغیرہ) پر ذنح کیاجائے (وہ بھی حرام ہے) اور تیروں سے قسمت کے احوال معلوم کرنا بھی تمہارے لیے حرام ہے۔" بعض عورتوں سے نکاح کرنے کی شرعاً اجازت نہیں۔ ان رشتوں کو بھی قرآنی اصطلاح میں حرام کما گیا ہے۔

﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْتُ مُ أَمَّهَ لَكُمُ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأَخَوْتُكُمْ وَعَمَّلَكُمْ وَكَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأُخْتِ وَأَمَّهَاتُ مُ الَّتِيَ وَكَلَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأَمَّهَاتُ مِنَاتُ الْآخِتِ وَأَمَّهَاتُ مِنَاتِكُمُ الَّتِي وَكَالَتُكُمُ الَّتِي وَكَالَتُكُمُ الَّتِي وَخَلْتُم وَرَبَيْبِبُكُمُ الَّتِي وَخَلْتُم مِن نِسَابِكُمُ الَّتِي وَخَلْتُم وَرَبَيْبِبُكُمُ الَّتِي وَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم بِهِنَ فَلا جُناحَ عَلَيْكُمُ الَّتِي وَخَلْتُم وَلَا جُناحَ عَلَيْكُمُ اللَّهِ وَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم بِهِنَ فَلا جُناحَ عَلَيْكُمُ اللَّهِ وَحَلْمَ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ وَحَلْنَ اللَّهُ كَانَ عَفُوزًا رَحِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَفُوزًا رَحِيمًا ﴿ اللَّهُ كَانَ عَفُوزًا رَحِيمًا ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى عَنْ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَفُوزًا رَحِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

"اورتم پر تمهاری مائیں 'بیٹیاں 'بہنیں ' پھو پھیاں ' خالائیں ' بھتیجیاں ' بھانجیاں ' تمهاری رضاعی مائیں ' رضاعی بہنیں ' ساسیں اور تمهاری مدخولہ عورت کی لڑکیاں جو تمهاری زیر تربیت و کفالت ہیں (اگر عورت غیرمدخولہ ہو تو اس کی بیٹی سے نکاح کر لینے میں کوئی حرج نہیں) اور تمهارے بیٹوں کی بیویاں اور دو بہنوں کو بیک وقت نکاح میں رکھنا حرام ہے۔ ہاں! جو اس سے قبل ہو چکا ہے وہ معاف ہے۔ بے شک اللہ تعالی معاف کرنے والا ہے اور اس طرح شوہروالی عور تیں بھی تم پر حرام ہیں البتہ لونڈیاں حلال ہیں۔"

﴿ وَأَحَلُّ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّيَوَأَ ﴾ (البقرة ٢/ ٢٧٥)

حدود الله کی پابندی بھی از حد ضروری ہے۔ قرآن کریم میں حد سے تجاوز کر جانے کو ظلم

<sup>&</sup>quot;الله تعالى نے تجارت كو حلال أور سود كو حرام قرار ديا ہے۔"

سے تعبیر کیا ہے۔ چنانچہ ارشاد ربانی ہے:

﴿ وَمَن يَنَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ البَقَرَة ٢ / ٢٢٩)

"جولوگ الله تعالی کی حدودے تجاوز کرتے ہیں وہ ظالم ہیں۔"

﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَمْ ﴾ (الطلاق ١٠/١)

"جو الله تعالیٰ کی حد سے تجاوز کرے اس نے اپنی جان پر ظلم کیا۔ "

حدود کی اسی اہمیت کے پیش نظر رسول الله طاق الله علیہ اللہ اللہ تعالی نے پچھ حدود مقرر فرمائی ہیں' پس ان سے تجاوز نہ کرو۔'' یمی بات قرآن کریم میں یوں بیان فرمائی گئی ہے۔

﴿ وَلَا تَعْـَنَدُوٓأً إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ ﴿ (المائدة ٥/٨٠)

"حدے نہ گزرو ہے شک اللہ تعالی حدے گزر جانے والوں کو پہند نہیں کر تا۔ "

(۴) مسکوت عنها ہے۔ لینی ایسے امور جن کے بارے میں اللہ تعالی نے ازراہِ لطف

و کرم خاموشی اختیار کی۔ اس کے متعلّق بھول کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اس لیے اللہ تعالیٰ نے جو کچھ بیان فرما دیا اس پر خاموش رہنا چاہئے مزید کریدنا اور بال کی کھال اتارنا درست نہیں۔ وہ سب مباح اور حلال ہیں۔ خواہ مخواہ اشکال پیدا کرنا اور دو سرے کا محض امتحان لینے کے لیے سوال کرتے چلے جانا ندموم ہے۔ البتہ کسی مسئلے کی توضیح اور علم میں اضافہ کی نیت سے سوال کیا جائے تو کوئی حرج کی بات نہیں۔ صحابہ کرام مختلف مواقع پر آخضرت مسئلے کی خدمت میں آکر پیش آمدہ مختلف مسائل پیش کر کے حل دریافت کر لیا کرتے تھے۔

ایک دن آنخضرت سائیل نے فرمایا: لوگو! الله تعالی نے تم پر بیت الله کا جج فرض کر دیا ہے۔ ایک آدمی نے کھڑے ہو کر پوچھا: الله تعالی کے رسول! کیا ہر سال؟ آپ غضب ناک ہوئ اور فرمایا: میں اگر ہال کر دیتا تو یہ ہر سال فرض ہو جاتا اور پھرتم عمل نہ کر سکتے۔ (سنن ابی داود' المناسک' باب فرض الحج' ح: ۲۱۱ و مسند احمد ۲۵۵۱)

حفرت ابو ہررہ و فاللہ سے مروی ایک حدیث میں ہے:

«ذَرُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِسُؤَالِهِمْ

وَاخْتِلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيَاءِهِمْ»(سنن ابن ماجه، المقدمة، باب اتباع سنة رسول الله ﷺ، ح:٢)

"میں تہمیں جس امر میں جہاں چھوڑ دوں تم مجھے رہنے دیا کرو۔ اور مزید پوچھ کچھ نہ کیا کرو کیونکہ تم سے پہلے لوگ انبیاء سے سوالات اور ان سے اختلاف ہی کے سبب ہلاک ہوئے تھے۔"

## اسمه زمد کی حقیقت و نضیلت

عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَقَالَ: يَارَسُولَ اللهِ! دُلَّنِي عَلَى عَمَلِ إِذَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي اللهُ وَأَحَبَّنِي اللهُ وَأَحَبَّنِي اللهُ وَأَحَبَّنِي اللهُ وَأَحَبَّنِي اللهُ وَأَخَبَّنِي اللهُ وَأَخَبَّنِي اللهُ وَأَخَبَّنِي اللهُ وَأَخَبَّنِي اللهُ وَأَزْهَدُ النَّاسُ، فَقَالَ: «ازْهَدْ فِي الدُّنْيَا، يُحِبَّكَ اللهُ، وَازْهَدْ فِي الدُّنْيَا، يُحِبَّكَ اللهُ وَازْهَدْ وَيَمَا فِي أَيْدِي النَّاسِ يُحِبَّكَ النَّاسُ» (حديث حسن رواه ابن ماجه وغيره بأسانيد حسنة)

سیدناابوالعباس سمل بن سعد الساعدی رہاتئی سے روایت ہے کہ ایک مخص نی اکرم سائی کیا کی خدمت میں آیا اور اس نے کہا: یارسول اللہ ! مجھے کوئی ایسا عمل بتلایئے جب اسے بجالاؤں تو اللہ تعالی اور تمام لوگ مجھ سے محبت کریں۔ آپ نے فرمایا: "ونیا سے بے رغبت ہو جاؤ اللہ تعالی تم سے محبت فرمائے گااور لوگوں کے پاس جو بچھ ہے اس سے بے نیاز رہولوگ تم سے محبت کریں گے۔"

تخريج: سنن ابن ماجه، الزهد، باب الزهد في الدنيا، ح:٤١٠٢ والمستدرك على الصحيحين للحاكم: ٣١٣/٤ واللفظ له. شیح الالفاظ: [أَحَبَّنِیَ اللّٰهُ] الله تعالی مجھ سے محبت کرے۔ [وَأَحَبَّنِیَ النَّاسُ] لوگ مجھ سے محبت کریں۔ [وَأَحَبَّنِیَ النَّاسُ] لوگ مجھ سے محبت کریں۔ [إِذْ هَدُ] زہد کالغوی معنی: کسی چیز کو حقیر جائے ہوئے اس سے اعراض کرنا اور شرعاً جس چیز کا طلال اور جائز ہونا یقینی ہوا سے بقدر ضرورت حاصل کرنا "زہد" کہلا تا ہے۔
رسول الله طافع لے فید کا مفہوم بران کرتے ہوئے فرمایا: حال کو اپنے اور حرام کر لدنا ما

تشريج: اس مديث ميس آنخضرت النايام نه زبدكي فضيلت بيان فرمائي ب-

جو شخص اپنے آپ کو دنیا ہی میں مشغول و مصروف کر لے تو وہ صرف دنیا کا ہو کر رہ جاتا ہے اور آخرت کی طرف سے غافل ہو جاتا ہے اس لئے اپنے آپ کو دنیا کی زیب و زینت میں الجھا نہیں لینا چاہئے۔ بلکہ انسان کی زندگی کا اصل مقصد اللہ تعالیٰ کی عبادت اور آخرت کی کامیابی کا حصول ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَمَا خَلَقَتُ أَلِجِنَ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴿ الداريات ٥٦/٥١) 
"ديس نے جن وانس كو صرف اپن عبادت كے ليے پيداكيا ہے۔"

دنیا اور دنیا کا سازو سامان الله تعالی کے ہاں انتهائی مذموم بلکه ملعون ہے۔ آنخضرت ساتھ کیا نے فرمایا:

«َاللَّهُ نِيَا مَلْعُونَةٌ، مَلْعُونٌ مَّا فِيهَا إِلاَّ ذِكْرُ اللهِ وَمَا وَالاَهُ وَعَالِمٌ أَوْ مُتَعَلِّمُ اللهِ وَمَا وَالاَهُ وَعَالِمٌ أَوْ مُتَعَلِّمُ (جامع الترمذي، الزهد، باب:١٤، ح:٢٣٢٢ وسنن ابن ماجه، الزهد، باب مثل الدنيا، ح:٤١١٢)

"بے دنیا اور جو کچھ اس میں ہے سب ملعون (خدموم) ہے سوائے اللہ تعالیٰ کی یاد کے اور

جوالله تعالی کے ذکر کاذر بعد ہواور سوائے عالم اور متعلم کے۔"

حضرت مستورد بن للئ سے مروی ہے۔ آخضرت طلی ایا فرمایا: "آخرت کے مقابلہ میں دنیا کی حقیقت صرف اس قدر ہے کہ جیسے کوئی سمندر میں انگلی ڈبو کر نکال لے اور موازنہ کرے کہ اس کی انگلی کو جس قدر پانی لگا اسے سمندر سے کیا نسبت ہے؟" (جامع التومذی الزهد کے ساتہ ہے؟"

حضرت سهل بن سعد بنالتر بيان كرتے بين وسول الله النيام في الله فرمايا:

﴿لَوْ كَانَتِ الدُّنْيَا تَعْدِلُ عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ مَا سَقَى كَافِرًا مِّنْهَا شَوْبَةَ مَاءٍ﴾(جامع الترمذي، الزهد، باب ما جاء في هوان الدنيا على الله عزوجل،

ے: ۲۳۲۰)

"اگر اس دنیا کی حیثیت الله تعالی کے نزدیک مجھرکے پر کے برابر بھی ہوتی تو الله تعالی سمی کافر کو پانی کا ایک گھونٹ بھی نہ پلا تا۔"

دنیا تو محض کھیل کود کاسامان ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَمَا هَٰذِهِ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَاۤ إِلَّا لَهُوُّ وَلَعِبُّ وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِىَ ٱلْحَيَوَانُّ﴾ (العنكبوت٢٩/٢٤)

"دنیای زندگی تو محض کھیل کو دہے اور آخرت کی زندگی ہیشہ کی ہے۔"

اگر اللہ تعالیٰ کے نزدیک دنیا اور دولت کی کچھ قدر ہوتی تو انبیاء کرام کو ضرور زیادہ دولت ملتی۔ مگر ہم تاریخ میں پڑھتے ہیں کہ اکثر و بیشتر انبیاء کرام کی زندگی فقر و غربت میں بسر ہوئی۔ خود نبی ملاہ ہیا نے بری تگار سی میں زندگی بسرکی' آپ کے پاس دولت جمع نہ ہو سکی اگر کبھی مال فنیمت کی صورت میں کچھ مال آ جاتا تو آپ فوراً تقسیم فرما دیتے۔ آپ جب اس دنیا سے رخصت ہوئے تو اس وقت آپ کی زرہ خوراک کے عوض ایک یمودی کے پاس رہن رکھی ہوئی تھی۔ جو شخص ایٹ آپ کو دنیا میں مصروف کر لیتا ہے وہ گویا دنیا کا

بندہ بن جاتا ہے۔ ایسے مخص کے بارے میں آپ نے فرمایا:

«تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَالدِّرْهَمِ»(صحيح البخاري، الرقاق، باب ما يُتفَّى من فتنة

المال، ح: ٦٤٣٥)

"درېم و دينار کابنده تباه موگيا۔"

دنیا میں انسان کو چاہیئے کہ اپنے سے برتر کی بجائے اپنے سے کم ترکی طرف دیکھے اور اللہ تعالیٰ کا شکر بجالائے۔ رسول اکرم ملٹی کیا نے فرمایا:

«اَلَدُّنْيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ» (صحيح مسلم، الزهد، باب الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر، ح:٢٩٥٦)

"دنیامومن کے لیے قیدخانہ اور کافرکے لیے جنت ہے۔"

جو شخص دنیا سے بے رغبت ہو جائے اسے یقیناً اللہ تعالیٰ کی محبت اور لوگوں کی محبت فصیب ہو جاتی ہے۔ آنخضرت ملٹی کیا نے اس حدیث میں کمی بات ارشاد فرمائی 'سائل نے کہا: آپ مجھے کوئی ایسا عمل بتائیں جس کے کرنے سے اللہ تعالیٰ اور تمام لوگ مجھ سے محبت کریں۔ تو آپ نے فرمایا: دنیا سے بے رغبت ہو جاؤ' اللہ تعالیٰ تم سے محبت فرمائے گا اور جو کچھ لوگوں کے پاس ہے اس سے بے نیاز رہولوگ تم سے محبت کریں گے۔

## ۳۲\_ ضرر رسانی اور بطور انقام ضرر سے احتراز

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ سَعْدِ بْنِ سِنَانِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: ﴿لاَ ضَرَرَ وَلاَ ضِرَارَ (حديث حسن رواه ابن ماجه والدارقطني وغيرهما مسندا، ورواه مالك في الموطأ عن عمرو بن يحيى عن أبيه عن النبي عَيَيْ مُرْسَلاً فأسقط أبا سعيد، وله طرق يقوى بعضها ببعض)

سیدنا ابو سعید سعد بن سنان خدری رہائٹر سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹالیا نے فرمایا:'' کسی کو ضرر پہنچاؤ نہ ضرر کا انتقام لو۔''

یہ حدیث حسن ہے اسے امام ابن ماجہ اور دار قطنی وغیرہ نے باسند روایت

کیا ہے البتہ امام مالک نے اس حدیث کو "موطا" میں بطریق عمرو بن کیلی عن البتی مالک نے اس حدیث کو "موطا" میں بطریق عمرو بن کیلی عن البتی مالئے ہے اور حضرت ابو سعید کا واسطہ ترک کر دیا ہے۔ اس حدیث کی اور بھی بہت سی سندیں ہیں ان تمام کے ملنے سے اسے تقویت ملتی ہے۔

تخريج: سنن الدارقطني: ٣/٧٧ و ٢٢٨/٤ وسنن ابن ماجه، الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره، لكن من رواية عبادة بن الصامت وابن عباس، ح: ٢٣٤٠، ٢٣٤١ وموطأ الإمام مالك: ٢/ ٧٤٥.

شرح الالفاظ: [لاَ صَوَرَ] بيد لفظ ضرَّهُ اور صَارَّهُ سے مشتق ہے صُو نفع کی ضد ہے اس کا معنی ہے کہ کسی کو ضرر نہ پہنچاؤ اور مطلقاً کسی کا کوئی نقصان نہ کرو۔ [وَلاَ صِوَارَ] کسی کو انتقاما ضرر نہ پہنچاؤ۔

تشویج: دین اسلام میں حسن معاشرت پر بڑا زور دیا گیا ہے اور مسلمانوں کو اس کی از حد تنقین کی گئی ہے۔ آنخضرت ملٹھالم کا ایک ارشاد گرامی ہے:

﴿اَلْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَلِهِ (صحيح البخاري، الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، ح:١٠)

"مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دو سرے مسلمان محفوظ رہیں۔"

یعنی وہ کسی کو دکھ' تکلیف اور ایذا نہ پہنچائے۔ ایک اور حدیث میں آنخضرت ملٹائیا نے فرمایا: ''قتم اللہ کی وہ مخص ایمان دار نہیں جس کے ہمسائے اس کی ایذاؤں سے محفوظ نہ ہوں۔''

(صحيح البخاري الأدب ع:٢٠١٦)

اس حدیث میں بھی اس مفہوم کو باختلاف الفاظ یوں بیان فرمایا کہ: اسلام میں کسی کو ضرر پنچانا جائز نہیں اور اگر کسی نے ضرر پہنچایا ہو تو اس کے بدلے میں بھی ضرر نہیں پہنچانا چائز نہیں اور اگر کسی نے ضرر پہنچایا ہو تو اس کے بدلے میں بھی ضرر نہیں پہنچانا چاہئے۔ مسلمانوں کو دو سرے پر زیادتی کرنے کی اجازت نہیں دی گئی۔ بلکہ زیادتی کرنے والے اللہ تعالیٰ کو نالبند ہیں۔ دشمنانِ دین کے ساتھ جماد و قبال کے مواقع پر بھی اصولوں کو

مد نظر رکھنے کا تھم ہے اس صورت میں بھی زیادتی کی اجازت نہیں دی گئی۔ فرمایا:

﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَـٰتَدُوٓاً إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُ الْمُعَـٰتَدِينَ ۞ (البقرة٢/١٩٠)

"تم الله تعالی کی راہ میں ان لوگوں سے قبال کروجو تم سے لڑیں اور زیادتی نہ کرو ' بے شک الله تعالی زیادتی کرنے والوں کو پیند نہیں کر تا۔ "

مزيد فرمايا:

﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَكَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواً ﴾ (المائدة / ٢)

"جن لوگول نے تہمیں مسجد حرام سے روکاان کی دشنی تہمیں زیادتی پر نہ اکسائے۔" اگر کسی نے زیادتی کی ہو اور انسان معاف کرنے کی بجائے بدلہ لینے ہی پر مصر ہو تواہے ای

﴿ فَمَنِ أَغَنَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمُ ﴾ (البقرة٢/١٩٤) "جوتم پرنيادتی کروجس قدراس نے تم پرنيادتی کی۔"

ایک دفعہ پچھ یمودی آنخضرت ملٹی کے خدمت میں پیش ہوئے ان لوگوں کی عادت تھی کہ وہ مسلمانوں سے ملتے تو السلام علیم کنے کی بجائے السام علیم کتے تھے اور یہ بددعا کا کلمہ

ہے۔ انہوں نے حسب عادت السام علیم کہا۔ حضرت عائشہ رہ اُن نے یہ کلمہ ساتو غضبناک ہو گئیں اور جواباً کہا: بَلُ عَلَیْکُمُ السَّامُ وَاللَّعْنَةُ ثَمْ ہم پر موت کی بددعا کرتے ہو ہم پر نہیں "بلکہ تم برموت آئے اور لعنت ہو۔"

دوسرى روايات مين به الفاظ بين كه حضرت عائشه رُقَاهَ في كها: ألسَّامُ عَلَيْكُمْ وَلَعَنَكُمْ

الله و غَضِبَ عَلَيْكُمْ "تم پر موت آئے" تم پر الله تعالی کی لعنت اور اس کا غضب ہو۔" حالا نکہ اس موقع پر یہود کی زیادتی تھی اس کے باوجود آنخضرت ساتھ کیا نے حضرت عائشہ وٹھ کو ان کلمات کے کہنے سے روک دیا اور تنبیہ فرمائی کہ:

«مَهْ يَا عَائِشَةُ! فَإِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْفُحْشَ وَالتَّفَحُشَ»(صحيح مسلم، السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام، ح: ٢١٦٥)

"عائشہ! ایسے بالکل نہ کہو' اللہ تعالیٰ بد کلامی اور فخش گوئی کو پیند نہیں کر تا۔"

ہماری دعا ان کے حق میں مقبول اور ان کی بد دعا ہمارے حق میں مقبول نہیں۔ بعض او قات کچھ لوگ کسی وجہ سے اپنی بیوی کو ننگ کرتے ہیں اسے نہ تو بیوی کی حیثیت سے رکھتے ہیں اور نہ طلاق دیتے ہیں۔ چو نکہ یہ معاملہ سراسر ظلم اور زیادتی کا ہے۔ چنانچہ اس سے منع فرمایا گیا۔

﴿ فَأَمْسِكُوهُ كَ مِمْعُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ مِبْعُرُوفٍ ۚ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِنَعْنَدُولُ﴾ (البقرة٢/٢٣١)

"پس تم انہیں صبح طور پر بساؤیا حسن سلوک کے ساتھ رخصت کرو' انہیں ضرر پنچانے اور زیاد تی کرنے کے لیے پابند نہ رکھو۔"

اسی طرح کسی کی وفات کے بعد اس کی جائداد تقسیم کرتے وقت کسی کو ضرر پنجانے کی

فاطراس کے مقررہ جھے میں کی کرنے کی اجازت نہیں۔ چنانچہ ارشاد ہے: ﴿ مِنْ بَعَدِ وَصِدِيَةِ يُوصَىٰ بِهَاۤ أَوۡ دَيۡنِ غَيۡرَ مُضَكَارِّ ﴾ (النساء٤/١٢)

''میت کی جائیداد' اس کی وصیت کو پورا کرنے اور اس کا قرض ادا کرنے کے بعد تقسیم کی جائے اور کئی کو ضرر نہ پنچایا جائے۔''

اور اگر مرنے والے نے کوئی خلاف شرع وصیت کر دی ہو یا وہ عمداً کسی وارث کے تصہ میں کمی کرنے اور کسی کو نقصان پنچانے کی خاطر وصیت کر جائے تو یہ بھی ناجائز ہے۔ وگوں کو ظلم اور زیادتی سے روکنے کے لیے رسول اللہ ملٹھایی نے فرمایا:

لاَمَنْ ضَارَّ أَضَرَّ اللهُ بِهِ وَمَنْ شَاقَّ شَاقَّ اللهُ عَلَيْهِ»(سنن أبي داود، القضاء، باب في القضاء، حَ: ٣٦٣٥ وجامع الترمذي، البر والصلة، باب ما جاء في الخيانة والغش، ح: ١٩٤٠ وسنن ابن ماجه، الإحكام، باب من بني في حقه ما يضر بجاره، ح: ٢٣٤٢)

''جو مخص کسی کو ضرر پہنچائے اس کے بدلے میں اللہ تعالیٰ اسے نقصان پہنچائے گااور جو کسی کو مشقت میں ڈالے اس کے بدلے اللہ تعالیٰ اسے مشقت میں ڈالے گا۔'' ضرر اور ضرار کی حرمت کی بناء پر آنخضرت التی پیش نظر حدیث میں ہے اسلامی اصول بیان فرمایا ہے جس سے فقہاء نے بہت سی جزئیات کا استنباط کیا ہے۔

### ۳۳ اثبات دعوی

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ، لادَّعٰى رِجَالٌ أَمْوَالَ قَوْمٍ وَدِمَاءَهُمْ، وَلَٰكِنَّ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُدَّعِي وَالْيَمِينَ عَلَى الْمُدَّعِي وَالْيَمِينَ عَلَى مَنْ أَنْكَرَ»(حديث حسن، رواه البيهقي وغيره هكذا، وبعضه في الصحيحين)

سیدنا ابن عباس رفی کھی سے روایت ہے رسول الله طافی کی فرمایا: ''اگر لوگوں کو ان کے دعویٰ کے مطابق (بلا تحقیق) دے دیا جائے تو لوگ دو سروں کے اموال اور خون پر دعوے کرنے لگیس للنذا اصول میہ ہے کہ مدعی ثبوت پیش کرے اور مدعاعلیہ اگر انکاری ہو تو قسم اٹھائے۔''

تخريج: السنن الكبرى للبيهقي: ٢٥٢/١٠.

شرح الالفاظ: [اَلْبَیْنَهُ عَلَی المُدَّعِی] یعنی دعوی کو واضح دلائل سے ثابت کرنا ہدی کے ذمہ ہے کیونکہ وہ ظاہر کے خلاف دعوی کر رہا ہے۔ اصل اصول یہ ہے کہ لوگ ذمہ سے بری ہیں جب تک کہ دعوی کو مدلل ثابت نہ کیا جائے۔ [وَالیَمِیْنُ عَلٰی مَنْ أَنْکُوۤ ] یعنی معاعلیہ ابنی صفائی میں قتم اٹھائے اور اس کی قتم قبول کی جائے گی کیونکہ اصل اصول براءت کاذمہ ہے۔ تشریع : یہ حدیث شریعت کے بنیادی قواعد میں سے ہے اور عدالتی معاملات میں انتمائی ابھیت کی حال ہے۔ آخضرت ساٹھیا نے اس حدیث میں انسانوں کے باہمی تنازعات کے حل ابھیت کی حال ہے۔ آخضرت ساٹھیا نے اس حدیث میں انسانوں کے باہمی تنازعات کے حل میں فیصلہ صادر کرنے گئے تو بہت سے لوگ دو سرول کے مال اور خون کے دعوے دائر کر دیں گے۔ فیصلہ صادر کرنے گئے تو بہت سے لوگ دو سرول کے مال اور خون کے دعوے دائر کر دیں گے۔

اس لیے اصول میہ ہے کہ دلیل و برہان کے بغیر کسی کا دعوی قبول نہیں۔ دیگر شعبہ ہائے زندگی کی طرح اسلام کانظام عدالت بھی ہر لحاظ سے کامل واکمل اور قرینِ عدل وانصاف ہے۔

اسلامی نظام عدالت میں حاکم و محکوم 'شاہ و گدا اور امیر و غریب وغیرہ کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ اسلامی قانون کی نگاہ میں سب برابر ہیں عدالتی معاملات میں شرعی قواعد و ضوابط ملحوظ رکھے جاتے ہیں۔ مقدمات کا فیصلہ کرنے کا شرعی طریقہ یہ ہے کہ مدعی اپنے دعوی کے اشات میں گواہ پیش کرے اگر وہ گواہ پیش نہ کر سکے اور مدعاعلیہ اس کے دعوی کی تصدیق

نہ کرتا ہو تو وہ مدعی کو جھوٹا اور اپنے آپ کو سچا ٹابت کرنے کے لیے حلف اٹھائے اور مدعی کے دعوی کو باطل کرے۔ علمائے سلف و خلف سب اسی اصول کے قائل ہیں۔ باہمی تنازعات و اختلافات کو حل کرنے کے لیے یہ حدیث اساس اور بنیاد ہے۔

دعوی کر دینے کی وجہ سے وہ چیزاس کی ملکیت متصور نہ ہوگی اور نہ اسے دے دی جائے گی بلکہ اسے اپنا دعوی ثابت کرنے کے لیے ثبوت مہیا کرنا ہو گا۔ خواہ وہ بظاہر کتنا ہی سچا' دیانت دار' متقی یا پر ہیزگار کیول نہ ہو۔ اگر مدعی اپنے دعویٰ کے اثبات میں ثبوت پیش نہ کر سکے تو مدعا علیہ فتم اٹھاکر اپنا حق ثابت کرے گا۔

اس مدیث سے یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ کسی چیز پر کسی انسان کے محض

ا یک دفعہ حضرت علی بڑاٹھ کی زرہ چوری ہو گئی۔ وہ ایک یہودی کے ہاں پائی گئی۔ حضرت علی بڑاٹھ نے اس یہودی کے خلاف قاضی شریح کی عدالت میں دعویٰ دائر کر دیا۔ قاضی نے حضرت علی بڑاٹھ سے زرہ کی ملکیت کا ثبوت مانگا تو حضرت علی بڑاٹھ نے اپنے بیٹے حسن بڑاٹھ اور غلام قنبر کو بطور گواہ پیش کیا۔ قاضی نے کہا! بیٹے کی گواہی باپ کے حق میں اور غلام کی

گواہی آقا کے حق میں قبول نہیں۔ آپ کوئی اور ثبوت پیش کریں۔ حضرت علی رہالتے کوئی دوسرا ثبوت پیش کریں۔ حضرت علی رہالتے کوئی دوسرا ثبوت پیش نہ کر سکے۔ چنانچہ قاضی نے حضرت علی رہالتے کے خلاف فیصلہ کرتے ہوئے یہودی کے حق میں فیصلہ دے دیا۔

اس لیے آنخضرت ملٹالیا نے اس پیشِ نظر حدیث میں فرمایا کہ اگر لوگوں کے دعویٰ کی بنیاد پر بلا شوت ان کے حق میں فیصلہ صادر کر دیا جائے تو لوگ بلاوجہ دو سروں کے مال و

خون کے دعوے کرنے لگیں گے اور معاشرتی نظام تہہ و بالا ہو جائے گا۔ اور لوگ امن و سکون سے نہ رہ سکیں گے۔ چنانچہ اس شرارت بازی کے انسداد کی خاطر اسلام نے مدی پر گواہ یا واضح ثبوت پیش کرنا لازم ٹھرایا ہے۔ اور گواہوں یا ثبوت کی عدم دستیابی اور معا علیہ کے انکار کی صورت میں معاعلیہ سے حلف لینا مقرر کیا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کا نظام عدالت کس قدر مبنی برعدل و انصاف ہے۔

### ٣٣٠ ـ امربالمعروف ونهى عن المنكر

تخريج: صحيح مسلم، الإيمان، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان، ح: ٤٩.

شیح الالفاظ: [مَنْ رَأَى] جو دیکھے [مُنْکُرَا] واجب کا ترک یا حرام کاار تکاب وہ صغیرہ ہو یا کبیرہ اسے منکر (برائی) کہتے ہیں۔ [فَلْیَغَیِّرْهُ] اسے بدلے یہ شرعاً واجب ہے آگر اس کی خبر بہت سے لوگوں کو ہو تو یہ عمل فرض کفایہ ہے ورنہ فرض عین۔ [أَضْعَفُ الْإِيْمَانِ] تُواب اور درجہ کے لحاظ سے یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔ تشريج: اس ميں رسول اكرم ملي كيا في امت مسلمه كے ہر فرد كو خطاب كرتے ہوئ اس كى ذمہ داری بیان فرمائی ہے کہ ان میں سے کوئی بھی شخص براکام ہو تادیکھے تواسے اپنے ہاتھ لیعنی طاقت سے بدل دے۔ یعنی لوگول کو اس برائی ہے روکے اگر اسے اس قدر استطاعت نہ ہو تو پھر زبان سے اسے روکنے کی ضرور سعی کرے 'اور اگر اس کی بھی استطاعت نہ ہو تو کم از کم اس برائی کو اپنے دل میں ضرور برا جانے ۔ البتہ یہ ایمان کاضعیف ترین درجہ ہے ۔ امر ہالمعروف اور منی عن المنكر امت كے ہر فرد كا فريضہ ہے۔ قرآن كريم ميں بيان كيا كيا ہے كه امت ميں

ایک جماعت الیی ہونی چاہیئے جو یہ کام سرانجام دیتی رہے۔ ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةً ۗ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۞ ﴿ (آل عمران٣/ ١٠٤)

"تم میں سے ایک جماعت الی ہونی چاہئے جو لوگوں کو نیکی کی طرف بلائے اور اچھے کام کرنے کا تھکم دے اور برے کامول سے منع کرے ' یمی لوگ ہیں جو نجات پانے

اس آیت سے امربالمعروف اور نمی عن المنكر كى اہميت و فضيلت كا خوب پنة چاتا ہے کہ امت میں اس عمل کو انجام دینے والے گروہ کا موجود رہنا اللہ تعالیٰ کو منظور ہے۔ نیز وہی لوگ اللہ تعالیٰ کے ہاں کامیاب ہونے والے ہیں جو یہ کام کریں گے۔ امت محمریہ کی خصوصیات میں سے ایک خصوصیت اور وصف میہ بھی ہے کہ بیہ لوگ امربالمعروف اور نہی عن المنكر كرتے ہيں۔ ارشاد رباني ہے:

﴿ كُنْـتُمْ خَيْرَ أُمَّتَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ

ٱلمُنكِرِ ﴾ (آل عمران٣/١١٠)

"تم ایک بهترین امت ہو جنہیں لوگوں کی بھلائی' خیرخواہی کے لیے پیدا کیا گیاہے تم نیکی کا حکم کرتے اور برائی سے روکتے ہو۔"

یہ عمل اس کیے بھی فضیلت و اہمیت والا ہے کہ اکرم الاولین و الآخرین سید البشر حضرت محمد رسول الله النايل كامنصب بھى يمي تھا، جيسا كه قرآن كريم ميں ہے: ﴿ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَمْهُمْ عَنِ الْمُنكِرِ ﴾ (الأعراف ١٥٧/١)

" يه بي لوگول كو يَكَى كا حَم دية اور برائى سے روكة بيں۔ "
قرآن مجيد ميں الله تعالى نے ايك اور مقام پر اہل ايمان كا يمي وصف بيان فرمايا ب:
﴿ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيالَهُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ وَلِلَمَعُرُوفِ وَيَنْهَونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّكَوٰةَ وَيُوْقُونَ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِيدَ وَيُقِيمُونَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَنِيدَ حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِيدَ حَكِيمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَنِيدَ حَكِيمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَنِيدَ وَكُولَةً وَيُولِكِكُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَنِيدَ وَكُولَةً اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِيدَ وَكُولَةً اللَّهُ عَنِيدَ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

"اور مومن مرد اور مومن عورتیں دونوں ایک دوسرے کے ساتھی ہیں یہ انتھے کام کرنے کا حکم دیتے اور برے کاموں سے روکتے ہیں۔ نماز پڑھتے ' زکوۃ دیتے اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جن پر اللہ تعالیٰ رحم فرمائے گا۔ بے شک اللہ تعالیٰ غالب حکمت والاہے۔ "

یہ عمل اس قدر اہمیت کا حامل ہے کہ مسلمان حکومت اور حکمران کے بنیادی فرائض اور ذمہ داریوں میں بھی اسے ذکر کیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

﴿ اللَّذِينَ إِن مَّكَنَّنَهُمْ فِي الْأَرْضِ أَصَامُواْ الصَّلُوةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ وَأَمَرُواْ فِي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُعْرِقِيلُ اللَّهُ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ عَلَى الْمُنْ

ہر مسلمان بنیادی طور پر مبلغ ہے۔ اس کے پاس علم تھوڑا ہویا زیادہ 'وہ اسے دو سرول تک پہنچانے اور دو سرول کی طرف منتقل کرنے پر مامور ہے۔ آنخضرت ساٹھایام کا ارشاد ہے: «بَلِّغُوا عَنِّي وَلُو ۚ آیَةً ﴾(صحبح البخاري، الأنبیاء، باب ما ذکر عن بنی إسرائیل، ح: ٣٤٦١)

"جھے سے من کر آگے دو سرول تک پہنچا دوخواہ وہ ایک ہی آیت (تھم) ہو۔"

ہے آنخضرت ملٹی کیا نے فرمایا:

ججة الوداع كے موقع پر جب آپ نے صحابہ كرام كے جم غفيركو خطاب كيا تو فرمايا:

﴿لِيُبَلِّعُ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ﴾ (صحيح البخاري، العلم، باب قول النبي ﷺ رب مبلغ أوَعى من سامع، ح: ٦٧ وصحيح مسلم، القسامة، باب تغليظ تحريم الدماء،

"(تم میں سے) جو لوگ یمال موجود ہیں وہ یہ احکام ان لوگوں تک پہنچا دیں جو یمال مدد، نہیں "

اس سے معلوم ہوا کہ تبلیغ دین 'امربالمعروف اور ننی عن المنکر صرف علاء ' خطباء اور واعظین ہی کی ذمہ داری نہیں بلکہ ہر مسلمان کو اپنی ہمت 'علم اور استطاعت کے مطابق سے فریضہ سرانجام دیتے رہنا چاہیۓ 'کوئی مخص عمل کرے یا نہ کرے ' بیان کرنے والے کا فرض ادا ہو جاتا ہے۔

اس حدیث میں نبی اکرم ملی این نے فرمایا ہے کہ جو شخص براکام ہوتا دیکھے تو اسے ہاتھ سے تبدیل کرے اگر یہ ممکن نہ ہو تو زبان سے روکے 'اس کی ندمت کرے 'برا بھلا کے تاکہ وہ محض اس برائی سے باز آ جائے۔ اور اگر یہ بھی ممکن نہ ہو تو کم از کم اس گناہ کو دل سے برا تصور کرے اور اسے نفرت و حقارت کی نگاہ سے دیکھے اور دل میں عمد رکھے کہ جب بھی قدرت ہوئی اسے زبان اور ہاتھ سے روکنے کی کوشش کرے گا۔ یہ تیسری مورت ضعیف ترین ایمان کی علامت ہے۔ اور پہلی دونوں صور تیں اعلیٰ وافضل ہیں۔ بعض لوگ خود برائی نہیں کرتے کی کو گناہ کرتے دیکھیں تو روکتے بھی نہیں کہ اس بعض لوگ خود برائی نہیں کرتے کی کو گناہ کرتے دیکھیں تو روکتے بھی نہیں کہ اس بیمیں کیا ہوتا ہے؟ ہم اسکے سامنے برے کیوں بنیں؟ وہ اس خوش قنی میں ہوتے ہیں

کہ ہم تو گناہ نہیں کر رہے حالانکہ وہ امر بالمعروف اور نئی عن المنکر کے تارک ہو کر گناہ کار بنی ہو کر گناہ کار بن رہے ہوتے ہیں۔ اگر وہ ان لوگوں کو گناہ سے روکیں تو خود بھی نجات پا جائیں گے ور دو سرول کو بھی جائیں گے۔ نبی ماٹھائیا کے ور دو سرول کو بھی جائیں گے۔ نبی ماٹھائیا کے یہ بات ایک واضح مثال دے کر بیان فرمائی ہے۔ حضرت نعمان بن بشیر ہوگئے سے روایت

"الله تعالی کی حدود کے بارے میں مداہت کرنے والے اور ان میں واقع ہو جانے والے کی مثال ان لوگوں کی مانند ہے جو ایک کشی میں سوار ہوں ان میں سے بعض اوپر والے جھے میں۔ نیچ والے بینی وغیرہ لینے کے لیے اوپر والوں کے پاس جائیں تو وہ ان کے آنے پر شکی محسوس کریں اور ناگواری کا اظہار کریں تو نیچ والے ان کے پاس جائیں تو وہ ان کے آنے پر شکی محسوس کریں اور ناگواری کا اظہار کریں تو نیچ والے ان کے پاس جانے کی بجائے پانی لینے کے لیے کشتی کی تہہ میں سوراخ کر لیں تاکہ سمندر سے پانی حاصل کر سکیں اور اوپر والے کہیں میہ سوراخ کیوں کرتے ہو وہ کس کہ تہمیں ہماری وجہ سے تکلیف ہوتی ہے اور ہمیں پانی کی بسرطال ضرورت ہے اب اگر اوپر والے ان کا ہاتھ روک لیس اور سوراخ نہ کرنے دیں تو سب نیچ جائیں گے اور اگر انہیں نہ روکیں تو سب کے سب تباہ ہو جائیں گے۔ (صحیح البخاری المشرکة 'ح:۳۲۹۳) جو لوگ امر بالمعروف اور نمی عن المنکر کا فریضہ ادا نہیں کرتے ان پر اللہ تعالی کا عذاب نازل ہو تا ہے اور ان کی کوئی دعا قبول نہیں ہوتی۔ حضرت حذیفہ بڑاٹھ سے روایت ہو جائیا :

" "الله تعالیٰ کی قتم! تم امریالمعروف اور نهی عن المئكر كرتے رہو ورنہ تم پر الله كاعذابِ نازل ہو گا پھرتم اسے پكارو گے اور تمهاری دعائيں قبول نہ ہوں گی۔ " (جامع التومذی' الفتن باب ما جاء فی الامر بالمعروف والنهی عن المنكو' ح:۲۱۹۹)

جو لوگ قدرت کے باوجود لوگوں کو برائی سے نہیں روکتے ان پر دنیا ہی میں عذاب نازل ہو جاتا ہے۔ حضرت جریر بن عبدالله بن الله عن فرماتے ہیں میں نے رسول اکرم ساڑیا کو فرماتے ہوں میں نے دسول اکرم ساڑیا کو فرماتے ہوئے سنا: "جب کوئی قوم معاصی کی مرتکب ہوتی ہے اور لوگ قدرت کے باوجود انہیں گناہ سے نہیں روکتے تو دنیا میں ان پر عذاب اللی مسلط کر دیا جاتا ہے۔" (سنن ابی داود اللہ کے اللہ مروالنہی نے دستن ابی داود اللہ کے باب الامروالنہی نے دست سے اللہ اللہ موالنہی نے دستن ابی داود اللہ کے باب الامروالنہی نے دستن ابی داود اللہ کی مسلط کر دیا جاتا ہے۔"

ای طرح گناہ کو دیکھ کر اسے برا نہ سبحفے والا اللہ تعالیٰ کے ہاں اس گناہ میں شریک سمجا جاتا ہے۔ حضرت عُرِس بن عَمِیرہ بناللہ سے روایت ہے رسول اکرم ملٹالیا نے فرمایا:

''جب زمین پر گناہ کئے جائیں اور جو شخص وہاں موجود ہو' وہ دل میں اس گناہ کو برا

سمجھ تو وہ ایسے ہے گویا وہال موجود ہی نہیں اور اس کے برعکس کوئی شخص وہال موجود نہیں اور اس گناہ میں شریک ہے۔ (سنن ابی داود' الملاحم' باب الامر والنهی ح :۴۳۲۵)

لوگوں کو نیکی کا تھم دینا اور برائی سے روکنا لیکن خود عمل نہ کرنا بھی بہت بڑا گناہ ہے۔ یہود کا طریقہ تھا کہ وہ دو سرول کو نیکی کا تھم دیتے اور خود عمل نہ کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس طرز عمل کی ندمت کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِئسَبُّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِئسَبُّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهِ وَ١٤٤/٤٤)

"کیاتم لوگوں کو نیکی کا تھم دیتے ہو اور اپنے آپ کو بھلا دیتے ہو (لعنی خود عمل نہیں کرتے) حالا نکہ تم اللہ تعالی کی کتاب پڑھتے ہو۔ کیاسوچتے نہیں۔"

حضرت اسامہ بن زید رہائی سے مروی ہے آخضرت ماٹھایا نے فرمایا: "ایک محض کو قیامت کے دن لاکر جہنم میں ڈال دیا جائے گا، جہنم میں اس کی آئیں باہر نکل آئیں گی اور وہ یوں چکر لگائے گا جیسے گدھا چکی کے گرد گھومتا ہے۔ جہنی اس کے گرد جمع ہو جائیں گے اور کہیں گے جناب! یہ کیا؟ آپ تو ہمیں نیکی کا حکم کرتے اور برائیوں سے روکا کرتے تھے۔ آپ کا یہ انجام کیوں؟ تو وہ کے گا: میں تہیں نیکی کا حکم دیا کرتا تھا لیکن خود عمل نہیں کرتا تھا۔ اور میں تہیں برائی سے روکا کرتا تھا لیکن خود باز نہ آتا تھا۔ " (صحیح البحاری بدء البحاری بدء البحاری بدء البحاری بدء البحاری بدء البحاری کا

#### ۳۵۔ اسلامی معاشرت کے اصول

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ﴿ لَا تَحَاسَدُوا، وَلاَ تَسَاعَضُوا، وَلاَ تَسَاعَضُوا، وَلاَ تَسَاعَضُوا، وَلاَ تَدَابِرُوا، وَلاَ تَبَاعَضُو، وَكُونُوا تَدَابِرُوا، وَلاَ يَبِعْ بَعْضُ، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَانًا، الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمَ لاَ يَظْلِمُهُ، وَلاَ عِبَادَ اللهِ إِخْوَانًا، الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمَ لاَ يَظْلِمُهُ، وَلاَ

يَخْذُلُهُ، وَلاَ يَحْقِرُهُ، التَّقُولى هَهُنا» وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتِ «بِحَسْبِ امْرِيءٍ مِّنَ الشَّرِّ أَنْ يَّحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِم، كُلُّ الْمُسْلِم عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ» (رواه مسلم)

سیدنا ابو ہریرہ رہا ہو ہوں ہے روایت ہے 'رسول اللہ ساتھ ہے فرایا: ''ایک دوسرے پر حسد نہ کرو۔ کوئی چیز خریدنے کاارادہ نہ ہواور کوئی دوسرا شخص خرید رہا ہو تو خواہ مخواہ بولی میں حصہ لے کر قیمت نہ بردھاؤ کہ وہ چیزاسے مہنگی ملے۔ آپس میں بغض نہ رکھو۔ ایک دوسرے سے منہ نہ موڑو۔ کسی کی بیچ پر کوئی شخص بیچ نہ کرے۔ اللہ تعالیٰ کے بندو! بھائی بھائی بن کر رہو۔ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے وہ اس (مسلمان بھائی) پر ظلم کر تا ہے نہ اس کی مدد ترک کرتا ہے اور نہ اسے حقیر سمجھتا ہے۔ آپ نے سینے کی طرف مدد ترک کرتا ہے اور نہ اسے حقیر سمجھتا ہے۔ آپ نے سینے کی طرف اشارہ کر کے تین بار فرمایا: تقوی بیمان ہے۔ انسان کے لیے اتنا گناہ بی کافی ہے کہ وہ اپ مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے۔ ہر مسلمان پر دو سرے مسلمان کا خون 'مال اور عزت حرام ہے۔ "

تخريج: صحيح مسلم، البر والصلة والأدب، باب تحريم ظلم المسلم وخذله...، ح:٢٥٦٤.

شیح الالفاظ: [لا تَحَاسَدُنِ ] ایک دوسرے پر حمد نہ کرو۔ دوسرے سے زوال نعت کی مناکرنا حمد کہلاتا ہے۔ اس کی حرمت پر اجماع ہے۔ [وَ لاَ تَنَاجَشُنُ ا ] تم قیمت میں اضافہ نہ کرو۔ بازار میں کسی چیز کی فروخت کا اعلان ہو رہا ہو۔ خود خریدنے کا ارادہ نہ ہو اور خواہ مخواہ قیمت بڑھا دینا تاکہ دوسرے کو یہ چیز منگی طے اسے "بخش" کہتے ہیں اور یہ حرام ہے۔ [وَلاَ تَبَاغُ صُوْاً ] آپس میں بخض نہ رکھو اور بخض کے اسباب اختیار نہ کرو۔ [وَلاَ تَدَائِرُوا ] ایک دوسرے کو پشت نہ کرو ایک دوسرے سے منہ نہ موڑو۔ [وَلاَ يَخَذُلُهُ ]

ملمان 'ملمان کی جائز نفرت و مدد ترک نہیں کرتا بالخصوص ضرورت و احتیاج کے موقع پر۔ [وَلاَ یَخْفِرُهُ] اے حقیر نہیں جانا۔ [بِحَسْبِ] کافی ہے۔

تشویجے: اس حدیث میں نبی کریم ملٹی اِ نے انسانی معاشرہ میں پائی جانے والی چند خامیوں' کو تاہیوں اور برائیوں کا ذکر فرمایا ہے۔ بہت سے لوگ ان باتوں کو معمولی سمجھتے ہیں اور نظر

کو ماہیوں اور برامیوں کا قرر فرمایا ہے۔ بہت سے موت ان بانوں ہو سنوں سے ہیں اور سر انداز کر جاتے ہیں اور کوئی اہمیت نہیں دیتے حالا نکہ ان خراہیوں کی وجہ سے معاشرہ اخلاقی انحطاط کاشکار ہو جاتا ہے۔ اصلاح معاشرہ کے لیے ان کو تاہیوں کو زائل کرنا ازحد ضروری

ہے۔ تاکہ باہمی الفت و محبت پیدا ہو اور بعد و کدورت دور ہو۔

(۱) حسد اس مدیث میں آنخضرت ملی اس سے پہلے حسد سے منع فرمایا ہے کہ دوسرے ایک دوسرے سے حسد نہ کرو۔ حاسد کی دلی خواہش سے ہوتی ہے کہ دوسرے

آدمی کو جو نعمت میسرہے وہ اس سے چھن جائے اور مجھے مل جائے۔ حاسد بلاوجہ حسد کی آگ میں جاتا رہتا ہے اور اسے کچھ حاصل نہیں ہو تا۔

نبی کریم ملٹائیا نے حسد اور بغض کی مذمت بیان کرتے ہوئے اسے سابقہ امتوں کی یماری بیان فرمایا۔ زبیر بن عوام بولٹھ فرماتے ہیں رسول الله ملٹائیا نے فرمایا:

«دَبَّ إِلَيْكُمْ دَاءُ الْأُمَمِ قَبْلَكُمْ: الْحَسَدُ وَالْبَغْضَاءُ هِيَ الْحَالِقَةُ لاَ أَقُولُ تَحْلِقُ الشَّعْرَ وَلٰكِنْ تَحْلِقُ الدِّينَ» (جامع الترمذي، صفة القيامة، باب

نی فضل صلاح ذات البین، ح: ۲۰۱۰ وإرواء الغلیل: ۳/ ۲۳۸)
دو تهمارے اندر پہلی امتول والی بیماری حسد اور بغض سرابیت کر گئی ہے۔ آپس میں
بغض رکھنامونڈنے والی بیماری ہے۔ بالول کو مونڈنے والی شیس بلکہ دین کو مونڈنے
والی یعنی ختم کر دینے والی ہے۔ "

نیز آپ نے فرمایا: کسی مسلمان کو روا نہیں کہ کسی دو سرے مسلمان پر حسد کرے۔ البتہ صرف دو آدمیوں پر حسد کرنے کی اجازت ہے۔ ایک جسے اللہ تعالیٰ نے مال دیا اور وہ اللہ

تعالی کی راہ میں اسے دن رات خرج کرتا ہو اور دوسرا وہ جے اللہ تعالی نے علم عطا کیا ہو اور وہ دن رات اسے لوگوں تک پنچاتا اور ساتا ہو۔" (صحیح البخاری العلم باب الفهم

في العلم' ح:٣٧)

اس حدیث میں حسد بمعنی رشک ہے۔ رشک میں کس سے کسی نعمت کے زوال کی خواہش ہوتی ہے۔ جو شخص اپنا خواہش ہوتی ہے۔ جو شخص اپنا دل صاف رکھے اور کسی سے حسد نہ کرے آنخضرت ملٹی کیا نے اسے افضل الناس (سب سے افضل) قرار دیا ہے۔ عبداللہ بن عمرو رہا گئے سے روایت ہے:

"قيلَ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ: أَيُّ النَّاسِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: كُلُّ مَخْمُومِ الْقَلْبِ صَدُوقِ اللِّسَانِ نَعْرِفُهُ، فَمَا الْقَلْبِ صَدُوقِ اللِّسَانِ نَعْرِفُهُ، فَمَا مَخْمُومُ الْقَلْبِ؟ قَالَ: هُوَ التَّقِيُّ النَّقِيُّ لاَ إِثْمَ فِيهِ وَلاَ بَغْيَ وَلاَ مَخْمُومُ الْقَلْبِ؟ قَالَ: هُوَ التَّقِيُّ النَّقِيُّ لاَ إِثْمَ فِيهِ وَلاَ بَغْيَ وَلاَ عَلَى وَلاَ حَسَدَ» (سنن ابن ماجه، الزهد، باب الورع والتقوى، ح:٤١٦ وانظر الصحيحة للألباني، ح:٤٤٨)

رسول الله طَيْرَاكِم سے بوچھا گیا: "سب سے افضل کون ہے؟ آپ نے فرمایا: "ہروہ مخص جو مخموم القلب اور صدوق اللمان کا مخموم القلب اور صدوق اللمان کا مفہوم توجائے ہیں مخموم القلب کون ہوتا ہے؟

آپ نے فرمایا: "وہ مخض جس کا دل خوب صاف ہو' اس میں گناہ بالکل نہ ہو' نہ سرکشی کا مادہ ہو' نہ خیانت ہو اور نہ حسد۔"

سرکتی کامادہ ہو'نہ خیانت ہواور نہ حسد۔" (۲) تناجش پید لفظ "نجش" سے مشتق ہے اس کا معنی شکار کو بھگانا' کسی چیز کو فروخت

کرنے کے لیے بڑھ چڑھ کر اس کی تعریف کی جائے یا کسی چیز کی نیلامی کے وقت خود اسے خرید نے کا ارادہ نہ ہو اور خواہ مخواہ اس کی قیمت بڑھانے کے لیے زیادہ بولی لگانا تاکہ دوسرے کو وہ چیز منگی ملے بیہ بخش کہلا تا ہے۔ چونکہ اس طرح حقیقی خریدار کو دھوکا اور نقصان دیا جاتا ہے اس سے منع فرما دیا گیا۔ ابن عمر ڈیکھٹا سے مروی ہے:

﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنِ النَّجْشِ » (صحيح البخاري، البيوع، باب النجش، ح:٢١٤٢ وصحيح مسلم، البيوع، باب تحريم بيع الرجل على بيع الحيد...، ح:١٥١٦)

لیکن اگر کوئی مخص واقعۃ اس چیز کو خریدنے کا ارادہ رکھتا ہو تو اس کے لیے قیمت بڑھانا ور بولی دینا درست ہے۔ بعض تاجر ہر جائز ناجائز طریقے سے دولت کمانے کے حریص ہوتے ہیں۔ کمی چیز کو خریدنے کا ارادہ نہ بھی ہو تو یو نمی بولی دے کر چیز کی قیمت بڑھا دیتے میں اور فروخت کنندہ سے اس کے عوض کچھ رقم لے لیتے ہیں۔ آپ نے اس حدیث میں

یں مور رو سری احادیث میں اس عمل سے منع فرما دیا۔

(س) بغض انسانی معاشرے میں پائی جانی والی ایک برائی کا نام بغض ہے۔ بغض دراصل دل کی اس کیفیت کا نام ہے جو انسان عداوت کی بناء پر دوسرے

کے خلاف اپنے دل میں رکھتا ہے۔ بسا او قات حسد اور بغض مترادف استعمال ہوئے ہیں ناہم دونوں کے درمیان لطیف سا فرق ہے۔

حمد کا متضاد رشک ہے اور بغض کا متضاد محبت' حدیث میں بغض کیلئے "الشحناء" کا فظ بھی آیا ہے۔ بغض ایس بیاری ہے کہ اس کی وجہ سے انسان کے اعمال الله تعالیٰ کے نضور کوئی قیمت نہیں یاتے اور نہ ایسے آدمی کی بخشش ہوتی ہے۔

تصور کوئی قیمت نہیں پانے اور نہ ایسے ادی کی بسش ہو بو ہریرہ زخاتھ سے روایت ہے رسول اللہ ملٹھیلی نے فرمایا:

«تُفْتَحُ أَبُوابُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الاثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخَمِيسِ فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لاَ يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا، إِلاَّ رَجُلاً كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَخْنَاءُ فَيُقَالُ: يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا، إِلاَّ رَجُلاً كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَخْنَاءُ فَيُقَالُ: أَنْظِرُوا هَٰذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا أَنْظِرُوا هَٰذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا أَنْظِرُوا هَٰذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا اللهِ عَن هَا اللهِ عَن اللهِ والصلة والأدب، باب النهي عن الشعناء، ح:٢٥٦٥)

"مرسومواراور جعرات کو جنت کے دروازے کھولے جاتے ہیں۔ مشرک کے علاوہ ہر ایک کی بخش کر دی جاتی ہے۔ سوائے ان دو آدمیوں کے جن کے درمیان کوئی بغض ہو۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے کہا جاتا ہے جب تک بید دونوں صلح نہیں کر لیتے ان کا معالمہ رہنے دو۔ اور بیر تین مرتبہ کہاجاتا ہے۔ " چونکہ بغض انتمائی ندموم خصلت ہے اس لیے اس سے منع فرمایا گیاالبتہ احادیث میں یہ اصول بیان کیا گیا ہے کہ اگر بغض وعداوت اللہ تعالیٰ کی خاطر ہو تو اس میں کوئی حرج نہیں۔

(۲) تدابر پید لفظ "دبر" سے مشتق ہے اس کا معنی ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اور اس کیا ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اور اس کیا ہے اس کا معنی ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اور اس کیا ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اور اس کیا ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اور اس کیا ہے اس کا معنی ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اور اس کیا ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اور اس کیا ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اور اس کیا ہے اس کیا ہے کہ میں دیکھی کیا ہے کہ اس کیا ہے کہ کرنا ہے کہ کیا ہے کہ کیا

سُرِ الله المراض كرنا اور قطع تعلق كرناء آنخضرت ملي الميلم في اس حديث ميں چوتھى معاشرتی برائی "تدابر" سے منع فرمایاء اگر كسى سے ناراضى ہو جائے تو اس سے تين دن سے زيادہ ناراض رہنا اور قطع كلامى كرنا جائز نہيں۔

ابو ابوب انصاری والت سے روایت ہے رسول الله مالي الله علي الله علي الله

﴿ لَا يَحِلُّ لِمُسْلِمِ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثِ لَيَالٍ يَلْتَقِيَانِ فَيُعْرِضُ هَٰذَا وَخَيْرُهُمَا الَّذِي يَبْدَأُ بِالسَّلَامِ (صحيح البخاري، الأدب، باب الهجرة، ح:٧٧٧ وصحيح مسلم، البر والصلة، باب تحريم الهجر فوق ثلاثة أيام ...، ح:٢٥٦ وانظر إرواء الغليل: ٩٢/٧)

"کی مسلمان کے لیے روا نہیں کہ وہ اپنے بھائی سے تین دن سے زیادہ قطع کلامی کرے۔ وہ دونوں ملیں تو ایک دو سرے سے منہ پھیرلیں ان میں سے بهتروہ ہے جو سلام کرنے میں پہل کرے۔"

اً گر کسی نے کسی مسلمان بھائی سے قطع تعلق و قطع کلامی کی اور وہ اس حال میں مرگیا تو جنم میں جائے گا۔ حضرت ابو ہریرہ رہاڑئی سے روایت ہے رسول اللہ ملٹائیل نے فرمایا:

الاَ يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثٍ فَمَنْ هَجَرَ فَوْقَ ثَلَاثٍ فَمَنْ هَجَرَ فَوْقَ ثَلَاثٍ فَمَنْ هَجَرَ الرجل ثَلَاثٍ فَمَاتَ دَخَلَ النَّارِ» (سنن أبي داود، الأدب، باب في هجرة الرجل أخاه، ح:٤٩١٤ وانظر الإرواء:٧/٣٩)

"کی مسلمان کو روا نہیں ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی سے تین دن سے زیادہ قطع کامی رکھی اور وہ اس حال میں مرگیاتو جہنم میں جائے گا۔"

ایک سال تک کی سے قطع تعلقی رکھنا اس کے قل کرنے کے مترادف ہے۔ ابو خراش

السلمي بخات س روايت ب انبول في رسول الله مالية المائية كو فرمات موك سنا:

«مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ سَنَةً فَهُوَ كَسَفْكِ دَمِهِ» (سنن أبي داود، الأدب، باب فيمن يهجر أخاه المسلم، ح:٤٩١٥ وانظر الصحيحة للالباني:٩٢٥)

"جو مخص اپنے بھائی کے ساتھ ایک سال تک قطع کلامی رکھے تو سے عمل اس کاخون بمانے کی مانند ہے۔"

(۵) کی کی بیچ پر بیچ کرنا ہے منع فرمایا کہ جب دو شخص خریدوفروخت کر رہے ہوں

تو کوئی ان کی بجے پر بچے نہ کرے۔ مثلاً خریدار کسی سے کوئی چیزایک سو روپ کی خرید رہا ہے تو سے ان کا معالمہ ختم ہونے سے قبل یا بعد میں کہے کہ میں تہمیں یہی چیزاس سے کم قیمت پر دیتا ہوں۔ یا فروخت کنندہ کو کے کہ تم سے ایک سو روپ میں بچ رہے ہو'تم اسے نہ دو میں اس سے زیادہ میں خرید تا ہوں سے دونوں طریقے ناجائز اور غلط ہیں۔ ابن عمر مُحافظ سے

یں ان سے ریادہ میں تربیدہ ہوں میہ دونوں سریت ماج ر اور عطا یں۔ اس ترسیدے۔ روایت ہے کہ نبی ملاکھیانے فرمایا: مائد میں ان ورف کا سے آب سراک رہائے، سراک میں انکاری انسانک سالگا

﴿لاَ يَبِعِ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ وَلاَ يَخْطُبْ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ إِلاَّ أَنْ يَّـأَذَنَ لَهُ﴾(صحبح مسلم، البيوع، باب تحريم الخطبة على خطبة أخيه... ح:١٤١٢)

"تم میں سے کوئی اپنے (مسلمان) بھائی کی بھے پر بھے کرے نہ اپنے (مسلمان) بھائی کی شادی کے پیغام پر شادی کا پیغام بھیج الآبہ کہ (دو سرا مخض) اسے اجازت دے دے۔" ابو ہریرہ بڑاٹی سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملڑائیا نے فرمایا:

﴿ لَا يَسُمِ الْمُسْلِمُ عَلَى سَوْمِ الْمُسْلِمِ الْمُسْلِمِ (صحيح مسلم، البيوع، باب تحريم بيع الرجل على بيع أخيه، ح:١٥١٥)

کوئی مسلمان اپنے مسلمان بھائی کے سودے پر سودانہ کرے۔

(٢) اخوت اس حدیث میں نبی اکرم ملٹھ اللہ نے چھٹی نفیحت یہ فرمائی کہ اللہ تعالیٰ کے بندو! تم آپس میں بھائی بھائی بن کر رہو۔ کیونکہ قرآنی فیصلہ کے مطابق

تمام اہل ایمان آپس میں بھائی بھائی ہیں۔ فرمایا:

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُوَّمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ (الحجرات٤٩-١٠)

"تمام ابل ايمان بهائي بهائي بين."

للذا جس طرح ایک بھائی دو سرے بھائی کا خیر خواہ ہو تا ہے اسی طرح ہر مسلمان کو دوسرے مسلمان کا خیر خواہ ہونا چاہئے۔ اور جس طرح بھائیوں کی آپس میں محبت ہوتی ہے

تمام اہل ایمان کو آپس میں ایک دوسرے سے اس محبت و خلوص کا اظہار کرنا چاہیے۔

ان مدایات کے بعد رسول اللہ ملٹھ کیا نے اسلامی معاشرت کے چند اسرارورموز کی طرف توجہ دلائی اور فرمایا مسلمان اسلمان کا بھائی ہے للذا ہر مسلمان کے دوسرے مسلمان

یر کچھ حقوق ہیں۔ کوئی مسلمان اپنے مسلمان بھائی پر ظلم کرتا ہے نہ بوفت ِ ضرورت اس کا ساتھ چھوڑتا ہے اور کوئی مسلمان اپنے مسلمان بھائی سے دروغ گوئی سے کام لیتا ہے نہ اسے نفرت و حقارت کی نظرسے دیکھتاہے۔

اس کے بعد آپ نے تین بار سینے کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: اصل بات تقویٰ ہے اور تقوی لینی اللہ تعالیٰ کا خوف یہاں (دل میں) ہو تا ہے۔ اگر دل میں خوف اللی ہو تو تمام معالمات سنور جاتے ہیں۔ ورنہ انسان اخلاق قبیحہ کا مرتکب ہو تا رہتا ہے۔

پھر آپ نے تنبیہ فرمائی کہ مسلمان کو حقیر نہیں سمجھنا چاہیے اور نہ ہی اسے نفرت سے و مکھنا چاہئے۔ انسان کے برا ہونے کے لیے یمی بات کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر

سمجے۔ آخر میں آپ نے فرمایا کہ ایک مسلمان کی جان 'مال 'عزت و آبرو دوسرے مسلمان یر حرام ہے۔ للذا کوئی مسلمان دوسرے مسلمان کی جان کو نقصان پنچائے نہ اس کے مال پر وست درازی کرے اور نہ ہی دوسرے کی بے عزتی کرے۔

# ٣٦ - حن معاشرت' تيسير' سترعيوب' طلب علم اور عمل کی فضيلت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ نَّفْسَ عَنْ مُوْمِنٍ كُرْبَةً مِّنْ كُرَبِ الدُّنْيَا نَفَسَ اللهُ

عَنهُ كُرْبَةً مِّنْ كُرُبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرِ، يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ مُسْلِمًا سَترَهُ اللهُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا إِلَى الْجَنةِ، يَتْلُونَ كِتَابَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجَنةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بِيُوتِ اللهِ، يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَذَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلاَ نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَعَشِينَهُمُ السَّكِينَةُ، وَخَقَتْهُمُ الْمَلاَئِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ وَعَمْنَ عِنْهُمُ اللهُ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبَهُ (رواه فِيمَنْ عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطَّا بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبَهُ (رواه فِيمَنْ عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطَّا بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبَهُ (رواه مسلم بهذا اللفظ)

سیدنا ابو ہریرہ رہ اللہ سے روایت ہے نبی اکرم ماٹی کیا نے فرمایا: ''جو شخص کسی مومن کی دنیا میں تکلیف رفع کرے گا اللہ تعالی قیامت کے روز اس کی تکلیفوں میں سے تکلیف رفع فرمائے گا۔ جو شخص کسی تنگدست پر آسانی کرے اللہ تعالی اس کے لیے دنیا و آخرت میں آسانی فرمائے گا۔ جو شخص کسی مسلمان کی عیب بوشی کرے اللہ تعالی دنیا و آخرت میں اس کی عیب بوشی فرمائے گا۔ اللہ تعالی بندے کی مدد کرتا رہتا ہے جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے۔

جو مخص طلب علم کی خاطر کوئی راہ چلے اس کے عوض اللہ تعالیٰ اس کے لیے جنت کا راستہ آسان فرمائے گا۔ جب پچھ لوگ اللہ تعالیٰ کے کسی گھر میں کتاب اللہ کی تلاوت اور تعلیم کے لیے جمع ہوتے ہیں تو ان پر سکینت نازل ہوتی ہے ' اللہ تعالیٰ کی رحمت انہیں ڈھانپ لیتی ہے اور اللہ تعالیٰ کے فرشتے انہیں گھر لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ان لوگوں کاذکر اپنے ہاں موجود

مخلوق میں کر تاہے اور جے خود اس کاعمل ہی پیچھے چھوڑ دے اس کانسب اسے آگے نہیں لاسکتا۔"

تخريج: صحيح مسلم، الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن، وعلى الذكر، ح:٢٦٩٩.

شرح الالفاظ: [نَفَّسَ] ہٹائے وور کرے [کُوبَةً] الی تکلیف جس سے دل عمکین اور پریثان ہو۔ [یَشَوَ عَلَیٰ مُغْسِر] تکدست پر آسانی کرے اسے ہبہ کر کے یا اسے فراخی تک کی مملت دے کر۔ [سَتَوَ مُسْلِمًا] لینی مسلمان کی کمی غلطی یا عیب کاعلم ہو جائے تو کسی کو نہ ہتائے [یَلْتَمِسُ] طلب کرتا ہے۔ [عِلْمًا] شرعی علم یا عام مسلمانوں کے لیے مفید علم۔ [یَتَدَارَ سُونَهُ ] ایک مخص پڑھے اور دو سراسے تو اسے "مدارست" کتے ہیں۔ السَّکِینَةً وقار اطمینان اور سکون۔ [وَغَشِینَهُ مُ الرَّحْمَةُ ] الله تعالی کی رحمت انہیں ہر طرف سے گیرلیتی ہے۔ [حَقَّنَهُ مُ المَلْئِکَةُ ] رحمت کے فرشتے ان کا احاط کر لیتے ہیں۔ طرف سے گیرلیتی ہے۔ [حَقَّنَهُ مُ المَلْئِکَةُ ] رحمت کے فرشتے ان کا احاط کر لیتے ہیں۔

تشريج: اس مديث مين ني اكرم النيام في متعدد مساكل ذكر فرمائ بين-

خدمت خلق اس میں سب سے پہلے خدمتِ خلق کی نضیلت بیان کی گئی ہے کہ جو محد خلق کی نضیلت بیان کی گئی ہے کہ جو محد سے اللہ تعالیٰ معنی مومن کی کوئی تکلیف یا پریشانی رفع کرے' اللہ تعالیٰ قیامت کے روز اس کی تکالیف اور پریشانیوں کو رفع فرمائے گا۔ اس لیے عام انسانوں

بالخصوص مسلمانوں کی خدمت کرتے رہنا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ کی مخلوق حی کہ جانوروں پر شفقت و رحمت کرنے کا بھی برا اجر و ثواب ہے۔

تنگدست پر آسانی کرنا | آپ نے اس حدیث میں دوسرا مسلہ سے بیان فرمایا کہ جو مخص

«رَحِمَ اللهُ رَجُلاً سَمْحًا إِذَا بَاعَ وَإِذَا اشْتَرَاى وَإِذَا اقْتَضْى»(صحبح البخاري، البيوع، باب السهولة والسماحة في الشراء والبيع، ح:٢٠٧٦)

"الله تعالی اس آدمی پر رحم کرے جو خریدو فروخت کرتے وقت خوش اسلوبی اختیار کرے اور مطالبہ کرے۔"

حفرت حذیفہ بناتی سے روایت ہے 'رسول الله ماتی ہے فرمایا: "الله تعالی کے فرشتے میں امتوں کے ایک آدمی کی روح کو طے 'انہوں نے اس سے کہا: کیا تو نے دنیا میں کوئی اچھاکام کیا ہے؟ اس نے کہا: نہیں 'فرشتوں نے کہا: یاد کر 'تو اس نے کہا: میں لوگوں کو قرض دیا کر تا تھا اور اپنے کارندوں کو کہا کر تا تھا کہ جو شخص شکدست ہو اس سے رعایت کیا کریں اور جو دے سکتا ہو اس سے خوش اسلوبی سے مطالبہ کریں۔ تو اللہ تعالی نے فرمایا: یہ

کریں اور جو دے سلیا ہو اس سے حوس اسلوبی سے مطاب ریں۔ یو اللہ محن سے مرمین سے میں۔ میں اللہ اللہ میں میں۔ میرے بندوں کو رعایت ویا کرتا تھا میں اس سے رعایت کرنے کا زیادہ حقد ار ہول اللذا تم بھی اس کے ساتھ رعایت کرو۔ (صحیح البخاری البیوع' باب من أنظر موسِوًا :۲۰۷۷ و

صحيح مسلم البيوع باب فضل انظار المعسر ع:١٥٦٠)

ابو ہریرہ رفاقتہ سے روایت ہے۔ رسول الله طاق کیا نے فرمایا:

«مَنْ أَنْظَرَ مُعْسِرًا أَوْ وَضَعَ لَهُ أَظَلَّهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَحْتَ ظِلِّ عَرْشِهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ لِلاَّ ظِلَّهُ﴾(جامع الترمذي، البيوع، باب ما جاء في إنظار المعسر والرفق به، ح:١٣٠٦)

"جو کوئی تنگدست کو رعایت و مملت دے یا اسے معاف کر دے تو اللہ تعالی قیامت کے دن اسے عرش کاسامیہ نصیب فرمائے گاجس دن اس کے سائے کے علاوہ کسی اور چزکاسامیہ نہیں ہو گا۔"

قرآن مجید میں مسلمانوں کو تلقین کی گئی ہے:

﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمُّ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﷺ (البقرة٢/ ٢٨٠)

"اگر تنگدست ہے تو اسے آسانی اور سہولت تک مملت دو اور اگر صدقہ کر دو تو تمہارے حق میں بہت بہترہ اگر تمہیں علم ہے۔"

ابو قمادہ رہالتھ نے کسی سے قرض واپس لینا تھا' انہوں نے مقروض کو تلاش کیا تو وہ چھپ

گیا۔ بالآ خرجب ملا تو کمنے لگامیں تکدست ہوں۔ ابو قادہ بڑاٹئر نے کہا: کیا واقعی؟ اس نے کہا بال اللہ کی فتم! تو ابو قادہ بڑاٹئر نے کہا: میں نے رسول اللہ ملٹی کیا کو فرماتے ہوئے ساتھا: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ یُشْجِیهُ اللهُ مِنْ کُرَبِ یَوْمِ الْقِیّامَةِ فَلْیُتَفِّسْ عَنْ مُعْسِرٍ أَوْ یَضَعْ عَنْهُ اللهُ مِنْ کُرب یوم القیّامَةِ فَلْیُتَفِّسْ عَنْ مُعْسِرِ أَوْ یَضَعْ عَنْهُ المسافاة، باب فضل إنظار المعسر...،

"جے یہ پند ہو کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کی تکالیف رفع کر دے اسے چاہیے کہ وہ کمی تنگدست کو رعایت دے یا معاف کر دے۔"

ا ایک مسلمان کو اگر نسی مسلمان کے نسی عیب کا پنۃ چل جائے تو اس کی

عيب بوشى

سنب پہلی تشمیر کرنے کی بجائے اس پر پردہ ڈالنا اور اسے چھپانا چاہیے۔ یہ بھی مسلمان کے ساتھ خیرخواہی اور بھلائی ہے۔ ابن عباس بڑاتھ سے روایت ہے نبی اکرم ملڑاتھا نے فرمایا:

"مَنْ سَتَرَ عَوْرَةَ أَخِيهِ الْمُسْلِمِ سَتَرَ اللهُ عَوْرَ تَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ كَشَفَ اللهُ عَوْرَ تَهُ حَتَّى يَفْضَحَهُ بِهَا كَشَفَ اللهُ عَوْرَ تَهُ حَتَّى يَفْضَحَهُ بِهَا فِي بَيْتِهِ السن ابن ماجه، الحدود، باب السنر على المؤمن، ح:٢٥٤٦، صحيح بالشواهد)

"جو مخض اینے مسلمان بھائی کے عیب چھپائے گاتو اللہ تعالی قیامت کے دن اس کے عیب چھپائے گاتو اللہ تعالی اس کے عیب خلامر کرے گاتو اللہ تعالی اس کے عیب خلامر کرے گاتو اللہ تعالی اس کے عیب خلامر کرے گا۔"

ن مالی اس بندے کی مدد کرتا رہتا ہے۔ حضرت انس بڑاٹھ سے روایت ہے رسول اللہ مٹاہیجا نے فرمایا:

«أَنْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا فَقَالَ رَجُلٌ: يَارَسُولَ اللهِ! أَنْصُرُهُ

إِذَا كَانَ مَظْلُومًا فَكَيْفَ أَنْصُرُهُ ظَالِمًا؟ قَالَ: تَمْنَعُهُ مِنَ الظُّلْمِ فَذَٰلِكَ نَصْرُكَ إِيَّاهُ»(صحيح البخاري، الإكراه، باب يمين الرجل لصاحبه ...، -: 1907)

دوم این بھائی کی مدد کرو' وہ ظالم ہو یا مظلوم' ایک شخص نے کما: یارسول الله! وہ مظلوم ہو تو کسے مدد کروں؟ آپ نے مظلوم ہو تو کسے مدد کروں؟ آپ نے فرمایا: تم اسے ظلم سے باز رکھو تمہاری طرف سے یہی اس کی مدد ہے۔"

فضیلت طلب علم اس حدیث میں آنخضرت ملی ایک حصول علم کی فضیلت بھی بیان فضیلت طلب علم اس حدیث میں آنخضرت ملی ایک حصول علم کی فضیلت بھی بیان

ہوئی تھی۔ وہ لوگ تعلیم و تعلم سے میسربیگانہ تھے۔ آفتابِ اسلام طلوع ہوا تو اس کی اولین شعاؤں نے بہلی وی کے شعاؤں نے بہلی وی کے الفاظ یہ تھے۔

﴿ ٱقْرَأْ بِٱسْدِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ١٠/٩١)

"پڑھ اپنے رب کے نام سے جس نے پیدا کیا۔ " طلہ ۶ اسلام کر مقت کا میں کل سترہ آرمی

طلوعِ اسلام کے وقت مکہ میں کل سرہ آدمی لکھنا پڑھنا جانتے تھے' لیکن اسلام کی بدولت تعلیم کا دواج اس قدر تیزی سے ہوا کہ تھوڑے ہی عرصہ میں صحرا نشین بدو' علم کے کاروانوں کی رہبری کرتے نظر آئے۔ یہ علم ہی کی اہمیت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موی لیت ایک کے کاروانوں کی رہبری کرتے نظر آئے۔ یہ علم ہی کی اہمیت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موی لیت کے کوئی کے محصل علم کی خاطر حضرت خضر کے پاس جانے کا تھم دیا تھا۔

صحابہ کرام رفی آفی ایک ایک حدیث کی تلاش میں مہینوں کا سفرطے کیا کرتے تھے۔ کیٹر بن فیس کا بیان ہے کہ میں دمشق کی مسجد میں حضرت ابودرداء رفی ٹیز کی خدمت میں بیٹا تھا کہ یک شخص آیا'اس نے کہا: اے ابودرداء! میں مدینہ الرسول سے آپ کی خدمت میں

ماضر ہوا ہوں مجھے پتہ چلا ہے کہ آپ' رسول الله طلی ایک حدیث روایت کرتے یں' آپ مجھے وہ حدیث بیان فرما دیں۔ اس کے علاوہ یہال آنے کا میرا کوئی مقصد نہیں۔ تو حضرت ابودرداء بناٹھ نے فرمایا: میں نے رسول الله طلی کے سا' آپ فرماتے تھ' ''جو مخص طلب علم کی خاطر سفر طے کرے' اس کے بدلے میں اللہ تعالی اسے جنت کے راستے پر چلائے گا اور فرشتے طالب علم کے احترام میں اپنے پروں کو جھکا دیتے ہیں۔ عالم کے لئے زمین و آسان کی تمام مخلوق یہال تک کہ پانی میں رہنے والی مچھلیاں بھی مغفرت کی دعا کرتی ہیں۔ ایک عالم کو عابد پر اسی طرح فضیلت حاصل ہے جیسے چودھویں رات کے جاند کو باقی ستاروں پر۔ بے شک علماء ہی انبیاء کے وارث ہیں' وہ درہم و دینار چھوڑ کر نہیں جاتے بلکہ علم چھوڑ کر جاتے ہیں۔ جس نے بیہ حاصل کر لیا اسے عظیم حصہ مل گیا۔" (سنن ابي داود 'العلم' باب في فضل العلم' ح :٣١٣١)

اجتماعی طور پر تلاوت قرآن 🏿 آنخضرت ملی کیانے اجماعی طور پر تلاوت قرآن کی نضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا: '' کچھ لوگ اللہ تعالیٰ کے گھر میں

کتاب الله کی تلاوت اور تعلیم کے لیے جمع ہوں تو ان پر سکینت نازل ہوتی ہے۔ الله تعالیٰ کی رحمت انہیں ڈھانپ لیتی ہے۔ اللہ تعالی کے فرشتے آکر انہیں گھر لیتے ہیں۔ اور ان لوگوں ير فخركرتے موئے اللہ تعالى ان لوگوں كا ذكر اپنے مال موجود فرشتوں ميں كرتا ہے۔" قرآن کریم کی تلاوت باعث خیرو برکت اور اجر و ثواب ہے۔ آنخضرت ماٹھیم کے ارشاد کے مطابق قرآن کریم کے ایک ایک حرف کے بدلے میں دس نکیاں ملتی ہیں۔

اگرچہ انفرادی طور پر گھر میں بیٹھ کر بھی قرآن حکیم پڑھنے کا ثواب ہے لیکن معجد میں

اجماعی طور پریہ عمل سرانجام دینے کی صورت میں تواب اور زیادہ ہے۔ مساجد میں قرآن خوانی کے صلقے قائم کرنے کے کئی فائدے ہیں جو لوگ تلاوت قرآن میں غفلت کرتے ہیں انہیں احساس ہو گا اور اس طرح وہ بھی تلاوت کرنے لگ جائیں گے اسی طرح جو لوگ قرآن کریم کاعلم نہیں رکھتے یا ان کے پاس علم تھوڑا ہے وہ علاء سے پڑھ سکیں گے۔ اس طرح قرآن کاعلم برھے گا اور اس کی اشاعت زیادہ ہو گی۔ رسول اکرم ملٹیا نے فرمایا:

«خَيْرُكُمْ مَّنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ» (صحيح البخاري، فضائل القرآن، باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه، ح:٥٠٢٧)

"تم میں سے سب سے بهتروہ ہے جو خود قرآن پڑھے اور دو سرول کو پڑھائے۔"

صرف اعمال ہی ذریعہ نجات ہیں ان کریم ملٹھیلم نے اس حدیث میں آخری بات یہ سرف اعمال مالحہ انجام دینے

میں غفلت سے کام لے گااس کا حسب ونسب اس کے کام نہ آسکے گا۔ اسلام میں نجات کا خوری کے نہاں دیں نہدیا کی بران روالا یہ اللہ میر کس نمری کرار ا

انحصار' رنگ و نسل یا حسب و نسب پر نہیں بلکہ ایمان و اعمال صالحہ پر ہے۔ کسی نبی' ولی یا بزرگ کی اولادیا ویگر رشتہ دار محض اس رشتہ داری کے سبب نہیں بخشے جائیں گے۔

قرآن كريم ميں حضرت نوح الني كے بيٹے كے متعلق ہے كہ وہ نافرمان عاصى اور غير مسلم تھا تو نبى كى رشتہ دارى اس كے كام نہ آسكى جب كافروں پر بانى كاعذاب آيا تو نوح الني كا عذاب آيا تو نوح الني كا عذاب آيا تو نوح الني كا عذاب كا بينا بھى اس ميں گر فقار ہوا۔ جب نوح الني نے اسے غرق ہوتا ہوا ديكھا تو دل پسج كيا اور اس كے بچاؤ كے ليے اللہ تعالى سے دعاكى تو اللہ تعالى نے فرمايا: "بيد بدعمل ہے "كيا اور اس كے بچاؤ كے ليے اللہ تعالى سے دعاكى "تو اللہ تعالى نے فرمايا: "بيد بدعمل ہے اس كا آپ سے كوئى تعلق نہيں۔"

اسی طرح ابراہیم ملت اسے والد کے متعلق بھی صراحت آئی ہے کہ اس نے ایمان قبول نہ کیا تھا اس لے وہ جنم رسید ہو گا۔ نوح اور لوط التیالی کی بیویاں بھی ایمان نہیں لائی تقیل ان کیا تھیں اس لیے وہ بھی جنم میں جائیں گی۔ اللہ تعالی کے ہاں عزت و نجات کا دارومدار صرف اعمال صالحہ پرہے۔ قرآن کریم میں ہے:

﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ أَلَّهِ أَنْقَنَكُمْ ﴾ (الحجرات ١٣/٤٩)

" بے شک اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ معزز دہ ہے جو زیادہ متقی ہو۔ " نبی نم میرالٹریل نبیک ہے فور سرخان الدیزوالوں کہ خطاب فریایا تو آپ رز

نبی کریم طالح الله ن ایک دفعہ اپنے خاندان والوں کو خطاب فرمایا تو آپ نے نام لے لے کر کما اے خاندانِ قریش! اے بنو عبدالمطلب! اے عباس رسول الله کے پچا! اے صفیہ رسول الله کی پھوپھی! اے فاطمہ بنت محمہ! تم اپنے آپ کو الله تعالیٰ کے عذاب سے بچالو۔ میں الله تعالیٰ کے عذاب سے بچالو۔ میں الله تعالیٰ کے بال تممارے کی کام نہ آسکوں گا۔ (صحیح البحادی الوصایا باب هل یدخل النساء والولدفی الاقارب و : ۲۵۵۳ و صحیح مسلم الایمان باب فی قوله تعالیٰ .... و الولدفی الاقارب و : ۲۵۵۳ و صحیح مسلم الایمان باب فی قوله تعالیٰ .... و الولدفی الاقارب و تعالیٰ .... و الولدفی الاقارب و تعالیٰ .... و تعالیٰ الایمان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتانی و تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان و تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان بیتان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ .... و تعالیٰ بیتان باب فی قوله تعالیٰ الله تعالیٰ بیتان باب فی تعالیٰ بیتان بیتان باب فی قوله تعالیٰ بیتان بیتان بیتان باب فی تعالیٰ بیتان بیتان باب فی تعالیٰ بیتان بیتان

یعنی سب انسان آدم کی اولاد ہیں'ان میں فرقِ مراتب صرف تقویٰ کی بنیاد پر ہے۔

قیامت کے دن بھی ایمان' اعمال اور عقائد کے لحاظ سے لوگوں کی گروہ بندی ہوگ۔
حسب و نسب کے اعتبار سے نہیں کیونکہ اسلام میں عظمت و فضیلت کا معیار تقوی اور
پر بیزگاری ہے۔ کنبہ' قبیلہ' خاندان' رنگ' نسل' امارت و غربت وغیرہ کی اللہ تعالیٰ کے ہال
کوئی اہمیت نہیں۔ اس لیے آپ نے اس بات کی طرف توجہ دلاتے ہوئے اس حدیث میں
فرمایا کہ جے خود اس کا عمل ہی پیچھے جھوڑ دے' اس کا حسب و نسب اسے آگے نہیں لا
سکتا۔ ہاں! اگر اولاد ایمان اور اعمال صالحہ سے متصف ہوگی تو پھر اولاد کی نیکی والدین کے
لئے رفع ورجات کا باعث ہوگی جیسا کہ سورہ طور میں اس کی صراحت موجود ہے۔

# سے اللہ تعالیٰ کافضل اور اس کی وسعت رحمت

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا، عَنْ رَسُّولِ اللهِ ﷺ فِيمًا يَرُوي عَٰنْ رَّبِّهِ عَزَّوَجَلَّ قَالَ: ﴿إِنَّ اللهَ كَتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ، ثُمَّ بَيَّنَ ذٰلِكَ فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا اللهُ عِنْدُهُ حَسَنةً كَامِلَةً، فَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلُهَا كَتَبَهَا اللهُ عِنْدُهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْع مِائَةٍ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كَثْيِرَةٍ، وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَهُ حَسَنةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَملَهَا، كَتَبَهَا اللهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً» رَوَاهُ الْبُخَارِيُ، وَمُسْلِمٌ فِي صَحِيحَيْهِمَا بهذِهِ الْحُرُوفِ فَانْظُرْ يَاأَخِي ــ وَفَّقَنَا اللهُ وَإِيَّاكَ \_ إِلَى عَظِيمٍ لُطْفِ اللهِ تَعَالَى، وَتَأَمَّلْ هٰذِهِ الأَلْفَاظَ وَقَوْلُهُ: (عِنْدَهُ) إِشَارَةٌ إِلَى الاعْتِنَاءِ بِهَا وَقَوْلُهُ(كَامِلَةً) لِلتَّأْكِيدِ وَشِدَّةِ الاعْتِنَاءِ بِهَا وَقَالَ فِي السَّيِّئَةِ الَّتِي هَمَّ بِهَا ثُمَّ تَرَكَهَا:(كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً) فَأَكَّدَهَا بِكَامِلَةً (وَإِنْ عَمِلَهَا كَتَبَهَا سَيِّئَةً وَّاحِدَةً) فَأَكَّدَ تَقْلِيلِهَا بِوقاحِدَةً» وَلَمْ يُؤَكِّدُهَا بِولاكَامِلَةً» فَلِلَّهِ الْحَمْدُ وَالْمِنَّةُ سُبْحَانَهُ لاَ نُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْهِ وَبِاللهِ التَّوْفِيْقُ

سیدناابن عباس فی آفتا سے روایت ہے رسول اللہ طاق کیا اللہ تبارک و تعالی ہے روایت کرتے ہیں (یعنی یہ حدیث قدسی ہے) فرمایا: "اللہ تعالی نے نیکیاں اور برائیاں لکھ دی ہیں پھراس کی وضاحت یوں فرمائی کہ:جو شخص نیکی کا ارادہ کرے ' ابھی اس نے عمل نہ کیا ہو' اللہ تعالی اسے اپنے ہاں مکمل نیکی درج فرمالیتا ہے' اور اگر نیکی کا ارادہ کرکے اس پر عمل بھی کر کے تو اللہ تعالی اس ایک نیکی کو اپنے ہاں دس گناسے لے کر سات سوگنا بلکہ اس سے بھی کی گنازیادہ لکھ لیتا ہے۔ "

اوراگر انسان صرف برائی کاارادہ کرے اور اس پر عمل نہ کرے تو بھی اللہ تعالیٰ اسے اپنے ہاں مکمل نیکی لک<sub>ھ</sub> لیتا ہے اور برائی کاارادہ کر کے عمل کر لے تواللہ تعالیٰ اپنے ہاں اسے صرف ایک ہی گناہ لکھتا ہے۔ "

الله تعالی ہمیں اور آپ کو نیکی کی توفیق دے (آمین) ذرا الله تعالیٰ کی رحمت دیکھواوران الفاظ پر غور کرو۔

[عنده] این ہاں اس لفظ میں انسانی اعمال کی اہمیت کی طرف اشارہ ہے۔
[کاملة] یہ لفظ تاکید اور اہمیت کی شدت کے لیے ہے۔ اور پھر انسان
جس گناہ کا ارادہ کر کے ترک کر دے اور عمل نہ کرے اللہ اسے بھی مکمل
نیکی درج کرلیتا ہے یماں [کاملة] کالفظ تاکید اور شدت کے لیے آیا ہے۔
اور اگر انسان گناہ کا ار تکاب کر بیٹھے تو اسے اللہ تعالی صرف ایک گناہ لکھتا
ہے اس کی قلت کو ظاہر کرنے کے لیے یمال اسے صرف ایک گناہ کما گیا

#### ہے اس کے ساتھ (نیکی کی طرح) تاکیدی لفظ 'کاملہ'' نہیں آیا حمد واحسان اسی اللہ کاحق ہے وہ پاک ہے ہم کماحقہ اس کی ثنا نہیں کر سکتے۔

تخريج: صحيح البخاري، الرقاق، باب من هم بحسنة أو بسيئة، ح: ٦٤٩١ وصحيح مسلم، الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس، ح: ١٣١.

شیح الالفاظ: [یَوْوِیْهِ عَنْ رَّبِهِ] یعنی یہ حدیث قدی ہے 'حدیث قدی اس حدیث کو کتے ہیں جے رسول الله ملتی اپنی طرف نہیں بلکہ الله تعالی کی طرف نبیت کر کے بیان کریں۔ [کتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَّیِتَاتِ ] الله تعالی نے گران فرشتوں کو ان کے لکھنے کا تھم دے رکھا ہے۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اس سے یہ مراد ہو کہ الله تعالی نے انہیں لوح محفوظ میں لکھ رکھا ہے۔ [جنم الله تعالی نے انہیں لوح محفوظ میں لکھ رکھا ہے۔ [جنم ] ارادہ اور قصد کرے [بِحَسَنَة ] نیکی کا فرض ہو یا نفل۔ [جنم الله ریا ہیں دیا دیارہ۔ [بسیتنة ] گناہ 'نافرمانی صغیرہ ہویا ہیں۔

تشویج: اس حدیث قدی میں نبی ملٹھایا نے بیان فرمایا ہے کہ جو شخص نیکی کا ارادہ کرے مگر عملاً اس کی جمیل سے قاصر رہے تو محض ارادے ہی کی وجہ سے اس کے نامہ اعمال میں ایک نیکی لکھ دی جاتی ہے اور جب کوئی شخص نیکی کا ارادہ کر کے عملاً اسے انجام دے لیتا ہے تو اس کے نامہ اعمال میں دس گنا سے سات سو گنا تک بلکہ اس سے بھی زیادہ لیتا ہے تو اس کے نامہ اعمال میں دس گنا سے سات سو گنا تک بلکہ اس سے بھی زیادہ نیکیاں لکھ دی جاتی ہیں۔ اسی طرح اگر کوئی شخص گناہ کا ارادہ کرے اور عملاً انجام نہ دے تو سے بھی اس کے نامہ اعمال میں پوری نیکی درج کی جاتی ہے اور اگر برائی کا ارادہ کرنے کے بعد عملاً برائی کر لیتا ہے تو اس کے نامہ اعمال میں صرف ایک برائی یا گناہ لکھا جاتا ہے۔

اس سے اللہ تعالیٰ کی رحمت اور اس کے فضل کی وسعت کا پتہ چلتا ہے۔ کہ نیکی تو صرف ارادہ کرنے ہی سے لکھی جاتی ہے اور برائی جب تک عملاً سرزد نہ ہو' لکھی نہیں جاتی بلکہ اگر برائی کا ارادہ کر کے اسے شعوری طور پر ترک کرے اور چھوڑ دے تو یہ بھی نیکی لکھی جاتی ہے۔ اسی طرح ایک نیکی کا تواب کم از کم دس گنا ہے پھر یہ اجر و تواب بڑھتا چلا جاتا ہے پہل تک کہ سات سوگنا تک پہنچ جاتا ہے بلکہ اس کے بعد بھی اس میں برکت چلا جاتا ہے پہل تک کہ سات سوگنا تک پہنچ جاتا ہے بلکہ اس کے بعد بھی اس میں برکت

و اضافہ کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ عامل میں جس قدر اخلاص زیادہ ہوتا ہے اور نیکی کا محل جس قدر موزوں تر ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جس قدر موزوں تر ہوتا ہے اس کے نواب میں اس کحاظ سے اضافہ ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے بیات قرآن مجید میں بہت سے مقامات پر اور آنخضرت سل اللہ کے بھی متعدد احادیث میں بدی تفصیل سے بیان فرمائی ہے۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ مَن جَآةَ بِالْخُسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمَثَالِهَا ۗ وَمَن جَآءَ بِالسَّيِتَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﷺ (الانعام:/١٦٠)

"جو فخص نیکی کرکے (اللہ تعالیٰ کے ہاں) آئے گااہے دس نیکیوں کا اجر ملے گااور جو فخص برائی کا مرتکب ہواہے صرف اس ایک کی سزا ملے گی اور ان لوگوں پر ظلم نہ ہوگا۔"

﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُوا ٱلسَّيِّعَاتِ جَزَاءُ سَيِّعَةٍ بِعِثْلِهَا ﴾ (يونس١٧/١٠)

"اورجنوں نے برے کام کئے تو برائی کابدلہ اس کے برابرہوگا۔" ﴿ مَن جَآهَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ حَيْرٌ مِّنَهُمَّ وَمَن جَآهَ بِٱلسَّيِّتَةِ فَكَا يُجِّزَى ٱلَّذِينَ عَمِلُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ إِلَّا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﷺ (القصص ۲۸/۸۸)

"اور جو هخص نیکی کرکے آئے گا اسے اس سے بہتر اجر ملے گا اور جو برائی کا مرتکب ہوا تو برے کام کرنے والوں کو صرف ان کے اعمال ہی کابدلہ ملے گا۔"

ابوسعید خدری رہائی سے روایت ہے رسول الله ملی این فرمایا:

﴿إِذَا أَسْلَمَ الْعَبْدُ فَحَسُنَ إِسْلَامُهُ كَتَبَ اللهُ لَهُ كُلَّ حَسَنَةٍ كَانَ أَزْلَفَهَا وَمُحِيَتْ عَنْهُ كُلُّ سَيِّئَةٍ كَانَ أَزْلَفَهَا ثُمَّ كَانَ بَعْدَ ذَٰلِكَ الْقِصَاصُ، وَمُحِيَتْ عَنْهُ كُلُّ سَيِّئَةٍ كَانَ أَزْلَفَهَا ثُمَّ كَانَ بَعْدَ ذَٰلِكَ الْقِصَاصُ، الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلْى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفِ، وَالسَّيِّئَةُ بِمِثْلِهَا إِلاَّ أَنْ يَتَجَاوَزَ اللهُ عَزَّوَجَلَّ عَنْهَا (سنن النسائي، الإيمان، باب حسن إسلام الدي حَالَ الله الله عَزَّوَجَلَّ عَنْهَا (سنن النسائي، الإيمان، باب حسن إسلام الدي حَالَ عَنْهَا اللهُ عَزَّوَجَلَ عَنْهَا اللهُ اللهُ اللهُ عَزَّوَجَلَّ عَنْهَا اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهَا اللهُ اللهُ

"جب کوئی آدمی مسلمان ہو تا ہے تو اس کی اسلام سے پہلے کی ہوئی تمام نیکیاں اس کے حق میں ثابت رہتی ہیں اور جس قدر گناہ اس سے سرزد ہوئے ہوں وہ تمام معان کر دیئے جاتے ہیں' اس کے بعد والی زندگی کا حساب ہو تا ہے۔ ہرنیکی کی جزا کم از کم دس گناہو تی ہے اور اس میں سات سو گنا تک اضافہ بھی ہو جاتا ہے۔ البتہ برائی کی سزا اتن ہی ملتی ہے جتنی برائی ہو۔ وہ بھی اللہ تعالی کو منظور ہو تو معاف کر دے۔" ان تمام آبارت و اجادیث سے اللہ تعالی کی رحمت کا اندازہ انگلا جا ساس سے اللہ تع

ان تمام آیات و احادیث سے اللہ تعالیٰ کی رحمت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ایخ بندول پر از حد مهرمان ہے۔ انسان اگر برائی کا ارادہ کر کے اسے ترک کر دے تو بھی وہ اجر و ثواب کا مستحق ہو جاتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ بولٹی سے ایک حدیث قدی مروی ہے کہ اللہ تعالی نے فرشتوں سے فرمایا: "جب میرا کوئی بندہ برائی کا ارادہ کرتا ہے توجب تک وہ عمل نہ کرے اس وقت تک اس کو برائی نہ کھو یمال تک کہ اس کا ارتکاب کر لے اور اگر برائی کر لے تو ایک ہی برائی کھو۔ جب کوئی انسان نیکی کا قصد کر لے اور اسے عملی طور پر نہیں کرتا تو اس کے لیے ایک نیکی لکھ دو۔ (صحیح مسلم الایمان ، ح ۱۲۸۰)

نیز رسول الله طالحیا نے فرمایا: "فرشتے پوچھتے ہیں 'یارب! فلال بندہ برائی کا ارادہ رکھتا ہے۔ حالانکہ وہ اس کے بارے میں بہتر جانتا ہے کہ وہ اس کاار تکاب کرے گایا نہیں؟ تو الله تعالی فرماتا ہے 'اسے دیکھتے رہو اور اس پر نظر رکھو وہ یہ برائی کرے تو یمی گناہ اس کے نامہ 'اکمال میں لکھ دینا۔ اور اگر اسے ترک کر دے اور عمل نہ کرے تو یمی ارادہ گناہ نیکی لکھ دینا۔ کو تکہ وہ میرے خوف کی بنا پر اسے ترک کرے گا۔ (صحیح مسلم' الایمان' باب اذاھم العبد بحسنة .... ح ۱۲۹:

نیز رسول الله ملی ایم نے فرمایا: "جب کوئی محض اپنی اسلامی زندگی کو بهتر بنائے تو اسے زندگی کو بهتر بنائے تو اس زندگی بھر ہرنیکی کا تواب دس گناسے سات سوگنا تک ملتا ہے اور ہرگناہ صرف ایک گنالکھا جاتا ہے۔" (صحیح مسلم' الایمان' باب اذاھم العبد بحسنة ..... ح .۱۲۹)

ابو مرررہ راللہ سے روایت ہے ' رسول الله طالی نے فرمایا:

﴿إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لأُمَّتِي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسُهَا مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا أَوْ يَعْمَلُوا بِهِ» (صحيح مسلم، الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس...، ح:

(177

"ب شک الله تعالی نے میری امت کے (برے) خیالات و ارادے معاف کر دیے بیں جب تک کہ ان پر عمل کے لیے کلام یا عملی اقدام نہ کرے۔" یمی چیز قرآن مجید میں الله تعالی نے یوں بیان فرمائی:

﴿ ﴿ نَيْنَ عِبَادِى أَنِّ أَنَا ٱلْعَفُورُ ٱلرَّحِيثُ اللَّهِ ﴿ (الحجر ٤٩/١٥)

"ميرك بندول كوبتاديجي كه ميں برا ہى بخشنے والا اور حم كرنے والا ہول."

الله تعالی اس قدر مربان ہے کہ جب انسان نیکی کرے تو محض نیکی کرنے سے بھی گناہ معاف ہو جاتے ہیں 'چنانچہ ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُدَهِبُنَ ٱلسَّيِّعَاتِّ ﴾ (هود١١٤/١١١) "بِ شَك نيكيال كنامول كومثاؤالتي بين -"

جیسا کہ وضو کرتے وقت ہر ہر عضو دھونے کے ساتھ ہی اس کے گناہ معاف ہوتے اور

وطلتے چلے جاتے ہیں۔ حضرت عمرو بن عبسہ بناتھ فرماتے ہیں میں نے پوچھا، یارسول اللہ!
وضو کا کیا طریقہ ہے؟ تو آپ نے فرمایا: "جب تم وضو کرو تو اچھی طرح ہاتھ دھوو تمہارے
ہاتھوں کے گناہ انگلیوں اور ناخنوں کے نیچ تک کے نکل جائیں گے۔ اور جب تم کلی کرو،
ناک میں پانی ڈالو، چرہ اور کمنیوں تک بازو دھوو، سرکا مسح اور مخنوں تک پاؤں دھو کر فارغ
ہوو تو تم اپنے تمام گناہوں سے پاک ہو جاؤ گے اور جب اس کے بعد اللہ تعالی کے حضور
سجدہ کرو تو گناہوں سے یوں پاک ہو جاؤ گے جیسا کہ آج ہی پیدا ہوئے ہو۔" وضو کی
فضیلت اور یہ حدیث سن کر ابو امامہ نے عمرو بن عبسہ سے کما ذرا سوچ کر دھیان سے
بنائیں کہ کیا اس قدر ثواب محض اس ایک محفل میں حاصل ہو جاتا ہے؟ تو عمرو بن عبسہ

تکدست بھی نہیں کہ اللہ تعالی کے رسول پر جھوٹ باندھوں (اور لوگوں سے مفاد اٹھاؤں) اللہ کی قتم! میں نے یہ حدیث رسول اکرم ملٹی ایم سے سی اور میرے دل نے اسے خوب یاد رکھا۔" (سنن النسائی' الطھارة' باب ثواب من توضا کما أمر' ح: ١٣٧٤)

ر فاٹھ نے کما: "اللہ کی قتم! میں بوڑھا ہو چکا ہوں میری موت کا وقت قریب ہے میں کوئی

# ۳۸۔ فرائض اور نوا فل اللہ تعالیٰ کے قرب اور محبت کا ذریعہ ہیں

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى لِي وَلِيًا فَقَدْ آذَنْتُهُ اللهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلِيًا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَكَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرَجْلَهُ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَيَكَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرَجْلَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرَجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَ لَنِي لأَعْطِينَهُ، وَلَئِنِ السَّعَاذَنِي لأَعْطِينَهُ، وَلَئِنِ السَّعَاذَنِي لأَعْطِينَهُ، وَلَئِنِ السَّعَاذَنِي لأَعْطِينَهُ، وَلَئِنِ اللهَ البَحاري)

سید ناابو ہریرہ دخاتئہ سے روایت ہے رسول اللہ ملتی اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: جو محص میرے کسی ولی (دوست) سے عداوت رکھے میرااس سے اعلان جنگ ہے۔ میرا بندہ میرے فرض کردہ امور کے سوا کسی اور چیز کے ذریعے میرے زیادہ قریب نہیں آسکتا۔ میرا بندہ نوا فل (نفلی عبادات) کے ذریعے میرے زیادہ قریب نہیں آسکتا۔ میرا بندہ نوا فل (نفلی عبادات) کے ذریعے میرے قریب ہوتا رہتا ہے یمال تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں تو میں اس کا کرنے لگتا ہوں۔ اور جب میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں۔ اور جب میں اس سے دہ خوب کرنے باتا ہوں جس سے وہ میر تا ہوں اس کا باتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ میر تا ہوں جس سے فرور دیتا ہوں۔ دیتا ہوں۔ جھ سے بناہ طلب کرے تو میں اسے بناہ ضرور دیتا ہوں۔

تخريج: صحيح البخاري، الرقاق، باب التواضع، ح: ٢٥٠٢.

شیح الالفاظ: [عَادَی] یہ "معاداة" سے مشتق ہے۔ [عدو ولی ] کی ضد ہے۔ ایک روایت میں "عادی" کی بجائے "اهان" کے الفاظ ہیں۔ [وَلِیًّا] ولی وہ مومن ہے جو الله تعالیٰ کے قریب ہو اور یہ قرب عبادت اللی کے دوام سے حاصل ہو تا ہے جس کے بتیجہ میں اللہ بھی حفاظت و مدد کے ذریعہ اس کی سربرستی فرماتا ہے۔ [آذَنَتُهُ بِالْحَوْبِ] میں اس سے جنگ کا اعلان کرتا ہوں اور اسے خردار کرتا ہوں کہ میں اس کا مخالف ہوں۔ [بِالتَّوَافِلِ سے جنگ کا اعلان کرتا ہوں اور اسے خردار کرتا ہوں کہ میں اس کا مخالف ہوں۔ [بِالتَّوَافِلِ اللهُ عَلَادہ جملہ قتم کی عبادات۔ [حَتَّی أُحِبَّهُ] یمال تک کہ میں اس سے راضی ہو جاتا ہوں اس کی حفاظت کرتا اور اس سے محبت کرنے لگتا ہوں۔ [اِسْتَعَاذَنِی] مجھ سے ہو جاتا ہوں اس کی حفاظت کرتا اور اس سے محبت کرنے لگتا ہوں۔ [اِسْتَعَاذَنِی] مجھ سے

پناہ طلب کرے۔ [لاعِنِذَنَّهُ] اسے جن چیزوں سے خوف ہے۔ میں اسے ان سے ضرور پناہ دیتا ہوں۔ دیتا ہوں۔ تشریح: محبت اولیا: پیشِ نظر حدیث بھی حدیث قدسی ہے۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے اپ

اولیا کا تذکرہ فرمایا ہے اور ساتھ ہی ان کے ساتھ اپنی محبت کا اظهار بھی کیا ہے کہ جو شخص میرے کسی ولی سے عداوت رکھے یا اسے ستائے تو گویا اس نے میرے ساتھ عداوت کی اور مجھے ستایا۔ اولیا' ولی کی جمع ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ولی اور دوست وہی ہیں جو شریعت کی مکمل

پابندی کریں اور نوا فل سے بھی غافل نہ ہوں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴾ (يونس١٠١٠)

"(الله كے دوست دہ ہیں) جو ايمان لانے كے بعد اس كى حدود كى پابندى كرتے ہیں۔"
آج كل لوگوں میں اولیا كا تصور اس فتم كا ہے كہ جن سے خرقِ عادت امور ظاہر ہوں
اور جو خود اپنے ولى ہونے كا دعو كى اور اعلان كريں وہى ولى ہوتے ہیں۔ حالا نكه كرامات اور
خرق عادت امور كا ظهور اولیا كے اپنے اختیار میں نہیں ہوتا بلكہ وہ بھى الله تعالى كے حكم ،
مرضى اور مشیت سے ہوتا ہے۔ اور خود ولى كو بھى علم نہیں ہوتا كہ اس سے به امر ظاہر

ہونے والا ہے۔ آج کل بعض بے عمل بلکہ بدعمل اور بدعقیدہ قتم کے لوگ پیر' مرشد اور اِل بنے ہوئے ہیں۔ ایسے لوگ قطعاً ولی نہیں ہو سکتے۔ ولی ہونے کے لیے شریعت کا عامل ہونا ضروری ہے۔ فرمایا: ﴿ إِنْ أَوْلِيَآوُهُ وَ إِلَّا ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ (الأنفال ٨/ ٣٤)

"الله تعالیٰ کے ولی صرف متقی اور پر ہیز گار لوگ ہیں۔"

﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيَآ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ۚ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّ

"آگاہ رہو! اللہ تعالیٰ کے اولیا پر خوف ہوگانہ وہ غمگین ہوں گے۔ اللہ تعالیٰ کے اولیا وہ جی جو ایمان لائے اور پر بیزگار رہے ان کے لیے دنیا کی زندگی میں بھی بشارت ہے اور آخرت میں بھی۔ اللہ تعالیٰ کی باتیں بدلتی نہیں۔ میں تو بہت بدی کامیابی ہے۔"

ہر دین دار' اللہ تعالیٰ کے مومن متقی بندوں سے الفت و محبت کرتا اور ان کی عدادت سے احتراز کرتا ہے۔ کیونکہ ان سے عداوت گویا اللہ تعالیٰ سے عداوت ہے اور ان سے محبت گویا کہ اللہ تعالیٰ سے محبت ہے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُثُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًّا ۞﴾ (مريم ١٩٦/١٩)

''جو لوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کئے' رحلٰ ان کے لیے دلوں میں محبت پیدا کرے گا۔''

رَ اللهِ المِلْمُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ

اس میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میرا تقرب اور محبت حاصل کرنے کا افضل ترین ذریعہ فرائض ہیں کہ انہیں مکمل پابندی' تن دہی اور مستعدی سے ادا کیا جائے۔ فرائض کو نظر انداز کر کے اور کوئی چیز ایسی نہیں جس سے اس کا تقرب حاصل کیا جا سکے۔ فرائض میں سب سے اہم ارکانِ دین نماز' روزہ' حج اور زکوۃ ہیں۔ ار کان دین میں سب سے زیادہ اہمیت نماز کو ہے۔ یہ دین کا ستون ہے۔ اس کے بغیر دین کی عمارت قائم نہیں رہ سکتی کوئی مخص جو تارک نماز ہو وہ اللہ تعالی کا ولی نہیں ہو سکتا۔ ارکان دین کی طرف سے غفلت و بے پروائی کرنے والا اگر ولی ہونے کا دعوی کرے تو وہ جھوٹا ہے۔ اس کی بات قائلِ اعتماد نہیں۔ بلکہ ایسا مخص مسلمان نہیں۔ کیونکہ آنخضرت مسلمان نہیں۔ کیونکہ آنخضرت مسلمان مادر کفر کے درمیان حد فاصل "نماز" ہی کو قرار دیا ہے۔ (سنن ابی داود)

السنة 'باب فی رد الارجاء 'ح: ٢٦٤٨) اور ووسری حدیث میں آپ سٹھالیا نے ''ترک نماز'' کو کفر قرار دیا ہے۔ (جامع التومذی 'باب ماجاء فی ترک الصلاة 'ح: ٢٦٢١ وغیرہ)

امير ولمؤمنين حفرت عمر جالله نے فرمايا:

﴿ وَلاَ حَظَّ فِي الْإِسْلاَمِ لِمَنْ تَوَكَ الصَّلاَةَ ﴾ (الموطأ للإمام مالك، باب الموضوء والطهارة، العمل فيمن غلبه الدم من جرح أو رعاف: ١/ ٤٥)

"مَارك نماز كااسلام مين كوئى حصه نهين-"

نوافل کادرجہ کے ذریعے اللہ تعالی کے اس قدر قریب ہو جاتاہے کہ انسان نوافل اس فدر قریب ہو جاتاہے کہ اللہ تعالی اس کے ذریعے اللہ تعالی اس محبت کرنے لگ جاتا ہے۔ کوئی محض فرائض کی بجاآوری کے بعد جس قدر نقلی اعمال زیادہ بجالائے اسے اتنای اللہ تعالی کا قرب محبت اور دوستی حاصل ہوگی۔ جب یہ دوستی اور محبت درجہ کمال کو پہنچ جائے تو انسان "ولی کامل" بن جاتا ہے۔ اور اس کا کوئی قدم

شریعت کے خلاف نہیں اٹھتا۔ وہ شریعت کا اس قدر پابند ہو جاتا ہے کہ پھروہ غیر شرعی باتوں پر کان دھرتا ہے نہ ان کی طرف دیکھتا ہے۔ وہ ادھر ہاتھ بڑھاتا ہے نہ ادھر چل کر جاتا ہے۔ اس کے کان ' آ نکھ' ہاتھ اور پاؤں غرضیکہ سارا جسم شریعت اور کتاب و سنت کے تابع

ہو جاتا ہے جو اللہ تعالیٰ کا حکم ہو وہ اس کی تعمیل کرتا ہے اور جس چیز سے اللہ تعالیٰ روکے' وہ اس سے رک جاتا ہے۔ جس میں میہ علامات و اوصاف موجود ہوں وہی اللہ تعالیٰ کا حقیقی ولی اور حقیق دوست ہے۔ نتیجہ جب کوئی مخص اپنے اندر یہ اوصاف پیدا کر لے تو وہ رتبہ ولایت پر فائز ہو جاتا ہے ہو دعا کرے اس کی دعا ہے اس کے دعا کرے اس کی دعا ہو تھی ہو دعا کرے اس کی دعا موج تی ہو اللہ تعالی کی بناہ طلب کرے تو اسے وہ بھی حاصل ہو جاتی ہے۔ یہ حدیث اولیا کے معیار کو پہچاننے کا اصلی معیار ہے۔

# ۳۹ خطائسیان اور جرواکراه کی معافی

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ: «إِنَّ اللهُ تَجَاوَزَ لِي عَنْ أُمَّتِي الْخَطَأَ وَالنَّسْيَانَ وَمَا اللهِ عَلَيْهِ وَمَا اللهِ عَلَيْهِ (حديث حسن، رواه ابن ماجه والبيهقي وغيرهما)

سیدنا ابن عباس منگافٹا سے روایت ہے کہ رسول الله طائی آبائے فرمایا: "الله تعالیٰ نے میری خاطر میری امت سے (تین قتم کے کاموں اور گناہوں کو) معاف کر دیا ہے۔ خطا'نسیان اور وہ کام جن کے کرنے پر انسان مجبور کر دیا حائے۔"

تخريج: سنن ابن ماجه، الطلاق، باب طلاق المكره والناسي، ح: ٢٠٤٥ والسنن الكبرى للبيهقي: ٧/ ٣٥٦ واللفظ له.

مشح الالفاظ: [تَجَاوَزَ] معاف كرديا ہے۔ [النحطانَ] غلطى عير شعورى كوتابى وقصور . [النِّسْيَان] بھول ـ [وَمَا اسْتُكُو هُوَا عَلَيْهِ] جن كامول كے كرنے پر انہيں غلبه اور قوت كے ساتھ مجوركرديا جائے ـ

تشریج: الله تعالی نے بندول پر بڑی آسانیاں فرمائی ہیں اور ہر انسان کو اس کی ہمت و ا طاقت کے مطابق ہی شرعی احکام کا مکلف ٹھہرایا ہے ' فرمایا:

﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ (البقرة ٢٨٦)

آنخضرت ملتاكيم نے بھی فرمایا:

﴿ٱللَّذِينُ يُسْرُّ﴾(صحيح البخاري، الإيمان، باب الدين يُسر، ح:٣٩)

"دین انتهائی آسان ہے۔"

انسان بعض او قات کچھ باتیں بھول جاتا ہے ' بسا او قات ایک جائز اور حلال کام کا ارادہ کر تا ہے لیکن اس سے غلطی ہو جاتی ہے اور الیا کام اس سے سرزد ہو جاتا ہے جس کی

شریعت کی طرف سے اسے اجازت نہ تھی یا بعض او قات انسان ذاتی طور پر کوئی کام کرنا ہی نمیں چاہتالیکن اے اس کام کے کرنے کے لیے مجبور کر دیا جائے تو اللہ تعالی نے اپنی بے

بایاں رحمت سے انسان کے ایسے تمام کام معاف فرما دیے ہیں۔

چنانچہ آتحضرت ملتھ کیا نے اس حدیث میں فرمایا کہ اللہ تعالی نے میری خاطر میری امت سے تین قتم کے کاموں سے درگزر فرمایا ہے۔ ﴿ خطا ﴿ نسیان ﴿ جس کام کے کرنے کے

کیے انسان کو مجبؤر کر دیا جائے۔

(۱) خطا 'عمد کی ضد ہے۔ غیرارادی طور پر کوئی کام کرنے کو "خطا" کتے ہیں۔ مثلاً: کسی کافر کو مارنا چاہتا تھا لیکن غلطی سے مسلمان کو قتل کر دیا یا شکار پر گولی

چلائی اور وہ کسی آدمی کو جا لگی۔ انسان جو اعمال قصداً کرے' ان پر اس کا مؤاخذہ ہو گا۔ اور اگر کوئی کام غلطی سے سرزد ہو جائے تو اس کا کوئی مؤاخذہ نہ ہو گا۔ قرآن کریم میں ہے:

﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا آخُطَأْتُم بِهِ - وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُ كُمُّ ﴾

"تم سے جو خطاہو جائے اس میں کوئی حرج (مؤاخذہ) نہیں لیکن جو کام تم قصداً کروان

ای طرح قتل عمد کی صورت میں قصاص مشروع ہے لیکن قتل خطا کی صورت میں قصاص نہیں البتہ دیت (خون بما) مقرر ہے۔

﴿ وَمَا كَاكَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَئًا وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَتًا

فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مُؤْمِنَةِ وَدِيَةٌ مُسَلِّمَةً إِلَىٰ أَهْلِهِ ۚ إِلَّا أَن يَصَكَدُفُواْ ﴾

"اور کسی مومن کو روانہیں کہ وہ کسی مومن کو قتل کرے مگربیہ کہ خطاہو جائے اور جو کسی مومن کو غلطی سے قتل کر بیٹھے تو وہ ایک مومن غلام آزاد کرے اور مقتول کے ور ثاء کو خون بهاادا کرے الآبہ کہ وہ معاف کر دیں۔ "

ای طرح حاکم اور قاضی' فیمله اور اجتهاد کرتے وقت اگر درست فیصله کریں تو انہیں د گنا اجر ملتا ہے لیکن اگر کوشش کے باوجود فیصلہ کرنے میں ان سے خطا ہو جائے تب بھی الله تعالی کے ہاں وہ اجر و ثواب کے حقد ار ہوتے ہیں۔

عمرو بن عاص بخاتمت سے روایت ہے ' انہول نے رسول الله طافی ایکم کو فرماتے ہوئے سا:

«إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ وَإِذَا حَكَمَ فَأَجْتَهَدَ ثُمُّ أَخْطَأَ فَلُهُ أَجْرٌ ﴾ (صحيح البخاري، الاعتصام، بلب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ح: ٧٣٥٢ وصحيح مسلم، الأقضية، باب بيان أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ح:١٧١٦)

" حاکم فیصله کرتے وقت اجتماد کر کے صحیح فیصله کرے تواہے د گناثواب ملتاہے اور اگر اس سے خطاہو جائے تب بھی (اسے حق کی تلاش کا)ایک ثواب ضرور ملتاہے۔"

(۲) نسیان | نسیان' بھول چوک کو کہتے ہیں مثلاً خیال نہ رہا کہ میرا روزہ ہے' اس تصور کی بنا پر کھالینا یا پی لینا' ایسی صورت میں انسان کا وہ عمل درست ہے اور

کھانے پینے کا کوئی جرم نہیں۔ کیونکہ اس کا روزے کی طرف دھیان ہی نہیں ہے۔ ابو ہرریرہ مِناتِنہ سے روایت ہے رسول اللہ ملٹی کیا نے فرمایا:

«مَنْ نَسِيَ وَهُوَ صَائِمٌ فَأَ كَلَ أَوْ شَرِبَ فَلْيُتِمَّ صَوْمَهُ فَإِنَّمَا أَطْعَمَهُ

اللهُ وَسَقَاهُ» (صحيح مسلم، الصوم، باب أكل الناسي وشربه وجماعه لا يفطر،

''جس شخص نے روزہ رکھا پھروہ بھول کر کھالے یا پی لے تو اسے چاہیئے کہ اپنا روزہ

مكمل كرك 'اسے الله تعالى نے كھلايا بلايا ہے۔"

ای طرح اگر آدمی کی نماز' نیندیا نسیان کی وجہ سے رہ جائے تو وہ مخص اللہ تعالیٰ کے ہاں مجرم نہیں گردانا جاتا بلکہ جب اسے یاد آئے یا وہ بیدار ہو تو نماز پڑھ لے۔ انس بٹاٹٹر سے روایت ہے رسول اللہ ملٹائیل نے فرمایا:

"مَنْ نَسِيَ صَلاَةً فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا لاَ كَفَّـارَةَ لَهَا إِلاَّ ذَٰلِكَ» (صحيح مسلم، الصلاة، باب قضاء الصلاة الفائتة...، ح: ٦٨٤)

"جے نماز بھول جائے اسے چاہئے کہ جب یاد آئے اس وقت پڑھ لے اس کے اس عمل کا یمی کفارہ ہے۔"

انس بناتُنهُ فرمات بين رسول الله نے فرمایا:

﴿إِذَا رَقَدَ أَحَدُكُمْ عَنِ الصَّلَاةِ أَوْ غَفَلَ عَنْهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا فَإِنَّ اللهَ يَقُولُ: وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي (صحيح مسلم، الصلاة، باب قضاء الفائة...، ح:٦٨٤)

"جب تم میں سے کمی کو نیند آجائے یا وہ نماز سے عافل رہ جائے توجب یاد آئے ای وقت اداکر لے کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا: میری یاد کے لیے نماز قائم کرو۔"

معلوم ہوا کہ خطا اور نسیان بسرحال معاف ہے۔ خود اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو یہ دعا تعلیم فرمائی ہے۔

﴿ رَبُّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نُسِينَا أَوْ أَخْطَأُنا ﴾ (القرة ٢٨٦/٢)

"اے ہمارے رب! اگر ہم سے نسیان یا خطاہو جائے تو ہمارا مؤاخذہ نہ فرمانا۔ "

(۳) مجبوری کی صورت میں کئے گئے عمل اس حدیث میں تیسری بات یہ بیان فرمائی کے جمل کے کرنے پر انسان کو

مجبور کر دیا جائے' اللہ تعالیٰ کے ہاں وہ بھی معاف اور کالعدم ہیں۔ ان پر جزا و سُزا یا دنیوی احکام نافذ نہیں ہوتے۔ بلکہ انسان مجبوری کی صورت میں اگر جان بچانے کے لیے کلمہ کفر بھی زبان سے کمہ دے تو اللہ تعالیٰ کے ہاں جرم نہیں ہو گا۔

﴿ مَن كَفَرَ بِأَللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنُ اللَّهِ بِأَلْكُفُر صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللَّهِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ شَهِ (النحل١٠٦/١٦)

"جو شخص ایمان لانے کے بعد شرح صدر کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کرے تو اس پر اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کرے تو اس پر اللہ تعالیٰ کا غضب ہے اور اس کے لئے بڑا عذاب ہے۔ البتہ اگر کسی کو مجبور کر دیا جائے اور اس کادل ایمان پر مطمئن ہو۔" (اور وہ اکراہ کی صورت میں کلمہ کفر کے تواسے معاف ہے۔)

اسی طرح طلاق اور عمّاق (غلام کی آزادی) سب معاملات اسی صورت میں نافذ ہوتے ہیں جب بخوشی کیے جائیں اگر کسی کو مجبور کر کے یا زبردستی ان امور کا اقرار کرایا جائے تو شرعاً بید امور واقع اور نافذ نہیں ہوتے۔ حضرت عائشہ رہی ہوئے بیان کرتی ہیں' میں نے رسول اللہ طائع کے فرماتے ہوئے سا:

﴿لاَ طَلاَقَ وَلاَ عِتَاقَ فِي إِغْلاَقِ﴾(سنن أبي داود، الطلاق، باب في الطلاق على غلط، ح:٢١٩٣ وانظر إرواء الغليل:١١٣/٧)

"طلاق اور عمّاق اکراہ کی صورت میں واقع نہیں ہوتے" (اس صورت میں ان کی کوئی حیثیت نہیں۔)

بلکہ بچے اور مغلوب العقل کی مانند کرہ (مجبور کیا ہوا) بھی مرفوع القلم ہے اور اس کے عمل کا کوئی اعتبار نہیں۔ علی بڑاٹھ سے مروی ہے رسول اللہ ساتھ کیا نے فرمایا:

«رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلَاثَةٍ: عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيُقِظَ وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَسْتَيُقِظَ وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَخْقَلَ» (سنن أبي داود، الحدود، باب في المعنون يسرق أو يصيب حدا، ح: ٤٤٠٣ وجامع الترمذي، الحدود، باب ما جاء فيمن لا يجب عليه الحد، ح: ١٤٢٣ وسنن ابن ماجه، الطلاق، باب طلاق المعتوه والصغير والنائم، ح: ٢٠٤٢)

"تین آدمیول سے قلم اٹھالیا گیاہے یعنی ان پر مواخذہ نہیں۔" ( سویا ہوا ،جب تک

بیدارنہ ہو۔ ﴿ پَچہ 'جب تک بالغ نہ ہو۔ ﴿ مغلوب العقل 'جب تک عاقل نہ ہو۔ ﴿ مغلوب العقل 'جب تک عاقل نہ ہو۔ ﴿ اس حدیث بیں نبی اکرم ملی ہے امت مجم یہ پر اللہ کے خصوصی احسانات کا ذکر فرمایا ہے کہ اس نے آخضرت ملی ہے کہ اس نے آخضرت ملی ہے کہ اس کے مجبور کرنے پر سرزد ہوں وہ معاف کر دیئے ہیں۔ جبکہ وہ دل سے اس کام پر تیار نہیں 'محض زبان سے وہ کام کرنے کا اقرار کر رہاہے۔ یہ اگر وہ کی دوست و عزیز کے مجبور کرنے پر کام کے لیے آمادہ ہو جائے اور اس کو راضی کرنے کیلئے کام کرے تو پھروہ مجبور تصور نہیں ہو گا۔ جیسا کہ عبداللہ بن عمر بڑا ہے نہ چاہنے کے باوجود عمر بڑا ہی کے کہنے پر اپنی یوی کو طلاق دے دی تھی۔ کیونکہ نبی ماڑی ہے نہ جاہنے کے باوجود عمر بڑا ہی بات پر عمل کرو۔ ابنی یو طلاق دے دی تھی۔ کیونکہ نبی ماڑی ہے نہ فرمایا تھا اپنے باپ کی بات پر عمل کرو۔ اس طرح اپنی جان بچانے کی خاطر دو سرے کو قتل کرے گا تو مجبور تصور نہیں ہو گا۔ اپنی مال وجان بی کی طرح دو سرے مسلمان بھائی کے مال وجان کا تحفظ ضروری ہے۔

# ۴۰۰ دنیای بے ثباتی

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ بِمَنْكِبَيَ فَقَالَ: «كُنْ فِي اللَّذُيْنَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ» وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: إِذَا أَمْسَيْتُ فَلَا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ المَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ لِمَوْتِكَ رُواه البخاري) حَياتِكَ لِمَوْتِكَ لِمَوَتِكَ مِرك مِينَائِن عَمْرَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

تخريج: صحيح البخاري، الرقاق، باب قول النبي على كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل، ح:٦٤١٦.

مشرح الالفاظ: [أَخَذَ] پرُراد [بِمَنْكِبيً] منكب كا تثنيه كده ثناني [غُونِبُ] جو مخص البيخ شرسے دور كى جگه ہو۔ جمال اس كے اہل وعيال اور رہائش نه ہو يعنی اجنى الجنى اعبنى البين سَبِيْلٍ] راہى دراہ چلتا [إِذَا أَمْسَيْتَ] جب تو شام كرے "مَسَاء" زوال سے آدهى رات تك كے وقت كو كتے ہیں [إِذَا أَصْبَحْتَ] جب تو صبح كرے " آدهى رات سے زوال تك كاوقت "صباح" كملا تا ہے۔

تشربیج: پیشِ نظر حدیث میں نبی ملتی ایا ہے۔ کہ کوئی سب باتی کی طرف توجہ دلائی ہے۔ کہ کوئی مسلمان اس دنیا کو مستقل ٹھکانا سمجھ کر اس سے دل نہ لگائے بلکہ یہ دنیا فانی اور ختم ہونے والی ہے۔ ہر متنفس یہاں حیات مستعار لے کر آیا ہے۔ انسان کو یہاں عمل کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ جس کی حقیقی جزا اور بدلہ آخرت میں ملے گا۔ گویا یہ دنیا دارالعل ہے۔ اور آخرت دارالجزاء۔ اسی لئے اس دنیا کو آخرت کی کھیتی قرار دیا گیا ہے۔ اللہ کا فرمان ہے:

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدً لَهُ فِي حَرَثِهِ ﴾ (الشورى٢٠/٤٢) "جو آخرت كى تحيق كاطالب بهم اس كى تحيق كو برها ئيس كي ـ "

کہ انسان بہاں جو کچھ محنت کرے گااس حساب سے جزا کامستحق ہو گا۔ دنیوی مال و دولت اور جاہ و حشمت کی اللہ تعالیٰ کے ہاں کوئی قدروقیمت نہیں۔ جابر بناٹٹۂ فرماتے ہیں:

﴿ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ مَرَّ بِجَدْيِ أَسَكَّ مَيِّتٍ قَالَ: أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنَّ هٰذَا لَهُ بِدِرْهَم، فَقَالُوا: مَا نُحِبُ أَنَّهُ لَنَا بِشَيْءٍ، قَالَ: فَوَاللهِ لَلدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ هٰذَا عَلَيْكُمْ (صحيح مسلم، الزهد، باب الدنيا سجن للمؤمن وجنة للكافر، ح:٢٩٥٧)

"رسول الله ملی کی کان کئے 'مردہ بیچ کے پاس سے گزرے اور فرمایا: "تم میں سے کون اسے ایک درہم میں لینا بیند کرے گا؟" صحابہ نے کہا ہم تواسے بلاقیمت بھی لینا بیند نہیں کرتے۔ (کیونکہ یہ بے وقعت اور بے حقیقت ہے۔) آپ نے فرمایا: "الله

تعالیٰ کی قتم! تمهارے نزدیک جس قدریہ بے وقعت اور بے حقیقت ہے اللہ تعالیٰ کے ہاں دنیااس سے بھی زیادہ بے حقیقت اور بے وقعت ہے۔"

چونکہ دنیا کے بالقابل آخرت میں اہل ایمان کے لیے بہت زیادہ آرام اور راحت ہوگی اس لیے آخضرت ملڑ ہے اس دنیا کو اہل اسلام کے لیے قیدخانہ قرار دیا ہے جبکہ کافراس دنیا میں بیں اور آخرت میں وہ سزا اور عذاب جھیلیں گے اس لیے آپ نے فرمایا کہ یہ دنیا کافر کے لیے جنت ہے۔ ابو ہریرہ دفائی سے روایت ہے نبی ملڑ ہے نے فرمایا:

«اَلدُّنْیَا سِحْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْکَافِرِ» (صحیح مسلم، الزهد، باب اللنا

سجن للمؤمن وجنة للكافر، ح:٢٩٥٦) "ونيامومن كے ليے جنت ہے۔" ونيامومن كے ليے جنت ہے۔"

چو نکہ رہے دنیا اور دنیا کا مال و دولت اللہ تعالیٰ کے ہاں بے حقیقت ہے۔ حضرت ابو ہرریہ بھاٹئہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا:

﴿أَلاَ إِنَّ الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ، مَلْعُونٌ مَّا فِيهَا إِلاَّ ذِكْرُ اللهِ وَمَا وَالاَهُ وَعَالِمٌ أَوْ مُتَعَلِّمُ (جامع الترمذي، الزهد، باب ١٤، ح:٢٣٢٢ وسنن ابن ماجه، الزهد، باب مثل الدنيا، ح:٤١١٢)

"خبردار! بید دنیا اور دنیا کا سازوسامان سب ملعون ہے سوائے اللہ تعالیٰ کی یاد اور اللہ تعالیٰ کے یاد اور اللہ تعالیٰ کے قریب کرنے والے امور کے اور عالم اور متعلم کے۔"

بعض لوگ حصول دنیا کے بوے مشاق ہوتے ہیں اور اس میں حلال و حرام اور جائز و ناجائز کا امتیاز نہیں کرتے اور اس طرح اپنی آخرت برباد کر لیتے ہیں۔ اور جو محض آخرت کی کامیابی کا خواہش مند ہو وہ آخرت کی فکر کرتا ہے اور دنیا کا نقصان بخوشی قبول کر لیتا ہے۔ لوگ بالعوم دنیوی عیش و راحت کے حصول میں سرگر دال رہتے ہیں بڑی بڑی جاگریں 'محلات اور آسائشیں تلاش کرتے ہیں۔ حالا تکہ دنیا کی زندگی جیسے بھی ہو'گررہی جائے گی۔ انسان یمال بے شک نگ و ترشی میں رہے تاہم اللہ کا ذکر' اس کی یاد' اس کی ورضا کے حصول اور آخرت کی فلاح کی طرف سے غافل نہ ہو۔ نبی مالی اللہ کا دائر ' اس کی یاد' اس کی رضا کے حصول اور آخرت کی فلاح کی طرف سے غافل نہ ہو۔ نبی مالی کو اللہ نے دنیا کے

مال و دولت سے محفوظ رکھا۔ قادہ بن اللہ سے روایت ہے نبی ساتھ الم انے فرمایا:

﴿إِذَا أَحَبَّ اللهُ عَبْدًا حَمَاهُ الدُّنْيَا كَمَا يَظِلُّ أَحَدُكُمْ يَحْمِي سَقِيمَهُ الْمَاءَ (جامع الترمذي، الطب، باب ما جاء في الحمية، ح:٢٠٣٦)

"جب الله تعالى سى بندے سے محبت فرماتا ہے تواسے دنیا سے بول محفوظ ر کھتا ہے جسے تم بیار کو پانی سے بچاتے ہو۔"

آپ نے دنیا کی بے ثباتی اور بے وقعتی کو بیان کرتے ہوئے فرمایا:

(وَالله! مَا الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ مِثْلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ إِصْبَعَهُ فِي الْنَيْمِ فَأَلْيَمُ فَأَيْنُظُوْ بِمَ تَرْجِعُ (صحيح مسلم، الجنة ونعيمها، باب فناء الدنيا ...، ح:٢٨٥٧)

"الله تعالیٰ کی قتم! دنیا آخرت کے مقابلے میں ایسے ہے جیسے ایک انسان سمندر میں انگلی ڈالے پھرد کیھے اسے کتنابانی لگتاہے۔"

چنانچہ پیش نظراس حدیث میں بیان ہے کہ نبی ساٹھ کیا نے ابن عمر بڑا ٹھ کو کندھے سے پکڑا اور فرمانیا: تم دنیا میں یوں رہو جیسے کوئی پر دلی یا راہ گیر مسافر ہو لیتی پر دلی تو پھر بھی کمیں نہ کمیں ٹھکانہ کر لیتا ہے اور ٹھر جاتا ہے۔ لیکن راہ گیر کے پیش نظر راستہ طے کرنے کے سوا اور کوئی مقصد نہیں ہوتا۔ اس پر صرف بید دھن سوار ہوتی ہے کہ سفر طے کر کے جلد از جلد منزل مقصد تک پہنچ جائے اس طرح دینِ اسلام کے راہی کو چاہیے کہ اپنے اصل مقصد سے کام مقصود تک بہنچ جائے اس طرح دینِ اسلام کے راہی کو چاہیے کہ اپنے اصل مقصد سے کام رکھے اور اخروی فلاح کے نصب العین کو کسی بھی وقت اپنی نظرسے او جھل نہ ہونے دے۔

اگر وہ اس دنیا میں الجھ گیاتو منزل کا حصول نہ ہو سکے گا۔ ایک مومن کے نزدیک بید دنیادل لگانے کی جگہ نہیں۔ اس کا اصل دھیان' اصلی مسکن' جنت کی طرف ہونا چاہیے۔

اس حدیث میں یہ بھی اشارہ ہے کہ ایک مومن کے لیے ذائد از ضرورت سامان جمع کرنے میں کوئی مصلحت نہیں۔ جس طرح مسافراینے ساتھ ذادِ راہ لیتا ہے ای طرح ایک مومن دنیا سے آخرت کو جا رہا ہے وہ دنیا کا سفر طے کرتے وقت صرف ضروری اور ناگزیر سامان ساتھ لاکھ۔ اس حدیث کے راوی حضرت عبداللہ بن عمر بڑا تھے۔ اس حدیث کو روایت کرنے کے بعد فرمایا کرتے تھے کہ زندگی کا کوئی بھروسہ نہیں۔ اس لیے شام ہو تو صبح کی انظار میں نہ رہو اور صبح ہو تو شام کی انظار مت کرو کیا معلوم تم جس صبح یا شام کے منظر ہو۔ وہ تمہیں نصیب ہوگی یا نہیں۔ اس لیے بیاری سے قبل صحت کو غنیمت جانو اور آخرت کے لیے اعمال صالحہ کا ذخیرہ کر لو نیماری میں کچھ نہ ہو سکے گا۔ اس طرح چار روزہ زندگی کو غنیمت جانو جو رکھ کے اس طرح چار روزہ دندگی کو غنیمت جانو جو نیکی کر سکتے ہو کر لو۔ موت تممارے تعاقب میں ہے نہ معلوم کب زندگی کو غنیمت جانو جو نیکی کر سکتے ہو کر لو۔ موت تممارے تعاقب میں ہے نہ معلوم کب تمہیں اچک لے۔ اس فتم کا حضرت علی بڑا تھ کا قول بھی ہے:

(اِرْتَحَلَتِ اللَّذُنْيَا مُدْبِرَةً، وَارْتَحَلَتِ الآخِرَةُ مُقْبِلَةً، وَلِكُلِّ وَاحِدَةً مُنْهُمَا بَنُونَ فَكُونُوا مِنْ أَبْنَاءِ الآخِرَةِ وَلاَ تَكُونُوا مِنْ أَبْنَاءِ اللَّذُنْيَا فَإِنَّ الْيُومَ عَمَلٌ وَلاَ حَسَابٌ وَعَدًا حِسَابٌ وَلاَ عَمَلَ) (ذكره البخاري فَإِنَّ الْيُومَ عَمَلٌ وَلاَ حَمَلَ) (ذكره البخاري في ترجمة الباب من صحيحه، الرقاق، باب في الأمل وطوله) "ونيا كاسفر جارى ہے اور آخرت تيزى سے آربى ہے' ان ميں سے ہراك كے بيٹے (پرستار) بيں بن تم آخرت كے بيٹے (چاہنے والو) بنو ونيا كے بيٹول (شيدائيول) ميں سے نه (پرستار) بيں بن تم آخرت كے بيٹے (چاہنے والو) بنو ونيا كے بيٹول (شيدائيول) ميں سے نه بنو۔ آج عمل كاموقع ہے حال نهيں كل حال ہوگااور عمل كى فرصت نه ہوگى۔ "

# انہ۔ اطاعت رسول'ایمان کی علامت ہے

عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللهَ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ ﴿لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ

تخريج: شرح السنة، باب رد البدع والأهواء، ح: ١٠٤ ومشكواة للألباني: ١/ ٥٩.

شیح الالفاظ: [لا يُؤْمِنُ] كامل ايمان والانهيس مو سكل [هوَاهُ] اس كى خوابشات نفس ـ [لِمَاجِنْتُ بِهِ] ميس جو شريعت لے كر آيا موں ـ

تشریج: قرآن کریم اور احادیث مبار که میں بیشتر مقامات پر برای وضاحت کے ساتھ مسلمانوں کو رسول اکرم ملتالیم کی اطاعت و اتباع کا تکم دیا گیا ہے۔ آپ کی اتباع' اطاعت

<sup>﴿</sup> یہ حدیث ضعیف ہے اس کی سند میں تعیم بن حماد المروزی متعلم فیہ راوی ہے۔ اس کے بارے میں علائے محققین کی مختلف آراء ہیں اگرچہ بعض ائمہ کرام نے ان کو تمسک بالسنہ اور مبتدعہ پر رد کی بنا پر تقد بھی قرار دیا ہے لیکن حقیقت میں ضبط و انقان اور حفظ روایات میں انتمائی کمزور تھے۔ ابن حجر رحمہ اللہ نے تقریب ۲۵۰/۲ میں ان کے بارے میں ان الفاظ سے تیمرہ کیا ہے: (صدوق یعطنی کنیدا) "صدوق لیکن کیرالخطاء ہے۔"

یہ بہت ی ایی ضعیف اور بے اصل روایات میں منفرہ ہوتے ہیں جن کو ثقات ائمہ نے روایت نہیں کیا ہوتا الله اکثر الخطا اور اوہام کی بنا پر ان کا تفرد ججت نہیں۔ ای لیے بعض ائمہ نے ان کی مختلف روایات میں منفرد پایا تو ان پر ضعف کا حکم لگا دیا۔ المذا مختلف روایات میں منفرد پایا تو ان پر ضعف کا حکم لگا دیا۔ المذا زیر بحث حدیث کو امام نووی رحمہ اللہ کا صحیح قرار دینا محض وہم اور تسائل ہے۔ بلکہ حافظ ابن رجب صنبلی کے بقول اس حدیث کی تھیج انتمائی بعید از قیاس ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھئے۔ (تھذیب النھذیب صنبلی کے بقول اس حدیث کی تھیج انتمائی بعید از قیاس ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھئے۔ (تھذیب النھذیب المحدیم بتحقیق شعیب الارناؤوط ۲۵۳/۲ مشکوة للالبانی ۵۹/۱)

اور فرمال برداری ہی میں اللہ تعالی کی محبت اور اس کی اطاعت و فرمانبرداری ہے۔ اور مرات کو بھی آپ کی اطاعت سے ملزوم کیا گیا ہے۔ پیش نظر صدیث میں بھی میکیل ایمان کی کی بنیادی شرط بیان کی گئی ہے۔ ایک مومن کے صرف اعمال ہی نہیں بلکہ دل کی خواہش' آرزو اور تمنا بھی آنخضرت ساٹھائیا کی تعلیمات' ہدایات اور احکام کے تابع ہونی چاہئے۔ اور وہ کسی صورت میں بھی ان سے سرموانحراف نہ کرے اور آپ کے فیصلہ اور تھم کو بلاچون و جرا دل کی خوشی سے تعلیم کر لے۔ اللہ تعالی نے قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَنَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (آل عمران٣/ ٣١)

"آپ فرماد بیجئے کہ آگر تم اللہ تعالیٰ سے محبت کرتے ہو تو میری پیروی کرو' اللہ تعالیٰ تم سے محبت کرے گا۔"

اس آیت سے معلوم ہوا کہ اطاعت رسول 'حب اللی کا ذریعہ ہے۔ آنخضرت طال کے ایک جو دین پیش کیا وہ ایک مکمل ضابطہ حیات اور دستور زندگی ہے۔ انسانی زندگی کا کوئی شعبہ ایسا نہیں جس کے بارے میں اسلام نے زریں ہدایات نہ دی ہوں۔ مومن کامل وہی ہے جو کوئی کام سرانجام دینے سے پہلے یہ سوچے کہ شریعت نے اس کے بارے میں کیا تھم دیا ہے۔ اور تھم آ جانے اور مل جانے کے بعد وہ بلاچون و چرا اسے شریعت کی روشنی میں انجام دے۔ جب تک کوئی شخص اپنے عزائم و اعمال اور اپنے جذبات و خواہشات کو ارشادات نبوی کے تابع نہیں کرتا اس کا اسلام و ایمان ناقص و نامکمل رہتا ہے۔

اس بارے میں صحابہ کرام رہ گھاتھ کی بہت ہی مثالیں ہمارے سامنے ہیں کہ انہوں نے آخضرت ملی خوشنودی حاصل کرنے کی بھرپور کوشش کی اور اس سلسلہ میں انہیں اگر دنیوی نقصان اٹھانا پڑا تو اسے خوش سے برداشت کیا یا اپنی طبیعت و مزاج کے خلاف کچھ کرنا پڑا تو انہوں نے اپنی پیند 'خواہش و جذبہ کو آپ کے تھم و ہدایات پر قربان کر دیا۔ عبداللہ بن عباس بڑا تھ فرماتے ہیں: ایک شخص سونے کی انگو تھی پہنے ہوئے آیا۔ آپ

۔ نے وہ انگوشی دیکھی تو اسے نکال کر پھینک دیا اور فرمایا تم آگ کے انگارے لے کر اپنے ہاتھوں میں ڈالتے ہو؟ جب آپ محفل سے تشریف لے گئے تو ساتھیوں نے اس شخص سے کما: تم اپنی انگوشی اٹھالو اور اسے کسی دو سرے کام میں لاکر اس سے نفع اٹھالینا۔ اس نے کما: اللہ تعالیٰ کی قتم! جس چیز کو رسول اللہ ماٹھیل نے پھینک دیا ہے اب میں اسے ہرگزنہ اٹھاوں گا۔ (صحیح مسلم' اللباس' باب تحریم خاتم الذھب علی الرجال' ح:۲۰۹۰) اس لیے پیش نظر حدیث میں آنخضرت ماٹھیل نے فرمایا کہ جب تک انسان کی خواہشات و جذبات بھی میری ہدایات و تعلیمات کے تابع نہ ہوں گی کسی کا ایمان کامل نہیں ہو سکتا۔

# ۳۲ \_ توبه کی فضیلت اور رحمت اللی کی وسعت

عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿قَالَ اللهُ تَعَالَى: يَاابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي عَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلاَ أَبَالِي، وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلاَ أَبَالِي، يَاابْنَ آدَمَ! لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ، يَاابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي الشَّغُفَرُتَنِي غَفَرْتُ لَكَ، يَاابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بقُرَابِ الأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقِيتَنِي لاَ تُشْرِكُ بِي شَيْئًا لاَتَيْتُكُ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً ﴿ (رواه الترمذي وقال: حديث حسن)

سیدناانس بخالف سے روایت ہے میں نے رسول اللہ ساٹی آیا کو فرماتے ہوئے سنا
کہ اللہ تعالی فرما تا ہے ''اے ابن آدم! جب تک تو مجھے پکار تارہے گااور مجھ
سے امیدیں وابستہ رکھے گاتیرے اعمال جیسے بھی ہوئے میں تجھے معاف کرتا
رہوں گااور مجھے تیرے گناہوں کی کوئی پروانہیں۔ اے ابن آدم! تیرے گناہ
آسان کی بلندیوں تک بھی پہنچ جائیں اور تو مجھ سے معافی مائے تو میں تجھے
معاف کروں گا۔ اے ابن آدم! اگر تو اسے گناہ کر آئے کہ روئے زمین بھر
جائے تو میں تیری اتن ہی مغفرت کردوں گابشر طیکہ تونے شرک نہ کیاہو۔ "

تخريج: جامع الترمذي، الدعوات، باب الحديث القدسي: "ياابن آدم إنك ما دعوتني . . . " ، ح : ٣٥٤٠.

من الالفاظ: [آدَمَ] ابوالبشر عليه الصلوة والسلام [مَا دَعَوْتَنِي] ما مصدريه ظرفيه ب- يعنى تو جب تک مجھے پکار تا رہے گا۔ [عَلٰی مَا کَانَ مِنْكَ] تیرے اعمال خواہ کیسے ہی ہوں۔ [وَلاَ أبَالِي ] مجمحے تیرے گناہوں کی کثرت کی کوئی پروا نہیں۔ [عنکانَ السَّمَآءِ ] عنان بادل یا بلندی۔ مراد سے کہ خواہ تیرے گناہ زمین و آسان کے درمیان خلا ہی کو کیوں نہ بھر دیں۔

[بِقُوَابِ الارْضِ] زمين كو بمروية والے اعمال - [لاَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا] بيد لفظ محض مقابله میں استعال ہوا ہے ورنہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اس سے کہیں زیادہ ہے۔

تشویج: پیش نظر حدیث قدی میں اللہ تعالیٰ کی مغفرت کی وسعت اور اس کی رحمت کا بیان ہے کہ اللہ کریم اپنے بندوں پر ازحد مهرمان ہیں۔ جب انسان سے کوئی غلطی یا گناہ سرزد ہو جائے وہ اللہ تعالی سے مغفرت کا امیدوار ہو تو اللہ کریم اسے معاف فرما دیتا ہے۔ حتی کہ اگر انسان کے گناہ آسانوں کی بلندیوں تک بھی جا پہنچیں اور وہ صدقِ دل سے تائب ہو کر اللہ تعالیٰ سے طالب مغفرت ہو تو اللہ تعالیٰ اسے معاف کر دیتا ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ "میری رحمت میرے غضب پر غالب ہے۔"

«سَبَـقَتْ رَحْمَتِي غَضَبيي»(صحيح مسلم، التوبة، باب في سعة رحمة الله وأنها تغلب غضبه، ح: ۲۷۵۱)

جب انسان الله تعالى كے سامنے توبه كرے تو فلاح باجا تا ہے۔ الله تعالى نے اہل ايمان كوتوبه كرنے كا تھم ديا ہے:

﴿ وَتُوبُوٓا إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ۞﴾

"اے مومنو! تم سب اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو کر گناہوں کی معافی مانگو اور توبہ کرو تأكه تم كامياب ہو جاؤ۔"

انسان کو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس و ناامید نہیں ہونا چاہیئے۔ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے

صرف كافرى نااميد موتے ہيں۔ قرآن مجيد ميں ہے: الله تعالى نے نبى ملتَّ الله كو تحكم ديا: ﴿ فَيَقَ عِبَادِى أَنِّى أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ (الحجر ١٩/١٥) "ميرے بندول كو بتاديں كه ميں برا مهريان اور بخشے والا موں۔"

﴿ اللَّهُ قُلْ يَكِعِبَادِى الَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ الزمر٣٩/٥٥)

"اے میرے وہ بندو!جنہوں نے اپنے اوپر ظلم وزیادتی کی ہے اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہووہ تو ہر قتم کے گناہ معاف کر دیتا ہے۔ بشک وہی نمایت بخشنے والامہرمان ہے۔"

الله تعالی کی رحمت کی وسعت کا اندازہ اس بات سے لگایاجا سکتا ہے کہ نبی سلی الله نیا فرملیا:
الله کی رحمت کے سوجھے ہیں ان میں سے صرف ایک حصہ دنیا کے انسانوں 'جنوں 'جانورول
اور تمام مخلوق میں تقسیم کیا ہے۔ اس ایک حصہ ہی کی بنا پر یہ تمام ایک دو سرے پر شفقت و
رحمت کرتے ہیں۔ باقی ننانوے حصے اللہ کے پاس ہیں۔ ان کے ذریعے اللہ قیامت کے دن اپنے
بندول پر رحم فرمائے گا۔ (صحیح مسلم 'التوبة 'باب فی سعة رحمة الله' ح:۲۷۵۲)

ابو موی رفایش سے روایت ہے نبی ساتھ کے فرمایا: اللہ تعالی رات کو اپنا ہاتھ بھیلا دیتا ہے تاکہ دن میں گناہ کرنے والا رات کی تاریکی میں توبہ کر لے۔ ای طرح اللہ تعالی دن کو بھی اپنا ہاتھ بھیلا دیتا ہے تاکہ رات کی تاریکی میں گناہ کرنے والا دن کے اجالے میں توبہ کر لے۔ یہ عمل بھیشہ ہوتا رہتا ہے یماں تک کہ سورج مغرب سے طلوع ہو۔ اس کے بعد توبہ قبول نہ ہوگی۔ (صحیح مسلم التوبة باب قبول التوبة من الذنوب سے 1209) ام المؤمنین حضرت عائشہ رہی تھا سے روایت ہے رسول اللہ ملتی اللہ فرمایا:

﴿إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا اعْتَرَفَ بِذَنْبِ ثُمَّ تَابِ، تَابِ اللهُ عَلَيْهِ (صحيح مسلم، التوبة، باب في حديث الإنك ...، ح: ٢٧٧٠)

"بنده گناه کا عتراف کرنے کے بعد توبہ کر لے تو اللہ اسے معاف فرما دیتا ہے۔"

حصرت انس رخ الله فرمات بین رسول الله مان م فرمایا: "بر انسان خطاکار ب تاہم بهترین خطاکار ب تاہم بهترین خطاکار وہ ب جو توبہ کر لے : "(سنن ابن ماجله الزهد باب ذکر التوبة ع: ۲۵۱)

علم حديث افكار وعلوم اسلامي مين ايك ممتاز فضيلت كا حامل ہے۔ جمع وتر تیب حدیث میں محدثین نے جس اخلاص اور جانفشانی کا ثبوت دیا ہے اس کے نتیج میں امت کے یاس روای<mark>ت اوراسانید کے اعتبار سے سی</mark>چ ترین ذخیرہ موجود ہے جواتباع سنت کی ایک ناگزیراساس ہے۔ تا ثیرعلم اور حسن عمل کے نقطہ ونظر سے ذخیرۂ حدیث کو متعدد اقسام میں ترتيب ديا گياہے جن ميں ايك مقبول فتم كو "الاربعين" كانام دیا گیاہے جس میں مختلف موضوعات کی نسبت سے حالیس احادیث کوجمع کیا جاتا ہے تا کہ ان کوحفظ کرنے 'یادر کھنے اور عمل کرنے میں سہولت ہو۔ اربعین نویسی کی اسی روایت کا ایک متازنام امام نووی رحمه الله کا ہے جن کی مرتبہ اربعین کو قبولیت کا بہت برا درجہ حاصل ہے۔اس مجموعے کی اردو زبان میں ایک جامع شرح پیش خدمت ہے جس سے علاء ' خطباءُ اساتذهُ طلبه اور عامة المسلمين كيسال فائده الهاسكة ہیں۔ ادارہ دارالسلام اس مجموعے کوحسن طباعت کی فنی لطافتوں کے ساتھ پیش کرنے کی سعادت حاصل کررہاہے۔

